

# المشترك

# بين الأديان والفلسفة

تأليف الدكتور

محمد عثمان الخشت

أستاذ الأديان والفلسفة الحديثة والمعاصرة كلية الآداب – جامعة القاهرة





# شترك بين الأديان والفلسفة

النكتور/محمد عثمان الخشت

الكنساب الشترك بين الأديان والفلسفة

للسؤلسف؛ الدكتور/محمد عثمان الخشت

تاريخالنشر، ٢٠١٢م

۲۰۱۲/۲۸۸۹ ،ولليکاره I.S.B.N. 978-977-463-118-2

> جميع حقوق الطبع محكّوناة الله (آغلًا في المُلكة النشر و التوزيم

ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيف الكتاب كاملاً أو مجزأ أو تسجيله على السرطة كاسيت أو إدخاله على الكمبيوتر أو برمجته

مئى سطولات نىرىيى 1 الا بىراطىقى دانلاڭ رخطيًا. Exclusive rights by <sup>©</sup>

Dar Ghareeb for printing pub. & dist.

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

التاشيي

دارغريب للطباعة والنشر والتوزيع

الإدارة والمطابع

۱۲ شارع نوبار لاظوغلی (القاهرة) تلیفون، ۲۰۲۰۷۷۹۲۲۷۹ قاکش ۲۰۲۰۷۷۹۲۲۷۹

التوزيين

"٢ شارع كامل ضنداني الشجالة - القاهرة

تليضون، ۲۵۹۱۷۹۵۹

www.darghareeb.com

# بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمة

من المعروف أنه توجد اختلافات بين الأديان، كما توجد اختلافـــات بـــين فلسفات الأخلاق، حول طبيعة الخير، وماهية الأخلاقيات، وأصلها، ومـــسوغاتما، ومصادر الإلزام الخلقي، والغاية من الـــسلوك الأخلاقـــي..ولا شـــك أن تلـــك الاختلافات متنوعة على كل جانب، وعميقة بين كل جانب وآخر، فـــلا تـــزال تصورات "الخير" تفصل الجميع عن بعضهم البعض وتمنعنهم، باختلافها وتعدّدينها الكيرة، من الوصول إلى تصور مشترك.

ومع ذلك لا يزال هناك أمل يراود بعض الفلاسفة في التوصـــل إلى الحــــد الأدبى المشتوك بينها جميعا.

فماذا يكون هذا الحد الأدن؟

إنه "نقطة التقاطع" التي تجمع عليها الأديان والفلسفات، ويطلق والزر على ذلك "حد أدني الأخلاق" أو" نواة الأخلاق". والمقصود هنا هي المفاهيم الأخلاقية التي يصفها بألها "نحيلة"، وهي لا تعني أكثر من كولها "الحد الأدن الضروري" لقيم ومعايير وسلوكيات إنسانية مشتركة بعيدة عن المذاهب والبناءات الفكرية الرنانة والتي ثبت فشلها. وهذه المبادئ "النحيلة" يتنامى بالطبع محتواها ويأخذ أشكالا خاصة في الفقافات المختلفة، وهنا تتجلى كمبادئ "عيكة" في أي مشهد تاريخي أو ثقابي أو ديني أو سياسي يتضمنها تبعا للمكان والزمان (١).

<sup>1-</sup>Walzer, Thick and Thin. Moral Argument at Home and Abroad, Notre Dame/2nd. 1994, p. 4.

والسؤال: هل تصلح فلمفات الأخلاق التقليدية كأساس نظري لأخلاقيات الحد الأدنى المشترك التي تقوم على إجماع أخلاقي؟

يطمح هذا البحث إلى إثبات أن فلسفات الأخلاق في عصر الحداثة لم تقدم أخلاق الحد الأدنى، ولم تقدم أيضا توضيحا للوسائل والآليات العملية التي يمكسن أن توصل لتحقيق الخير، والتي تساعد الإنسان على أن يصير أخلاقيا، باسستثناء بعض المحاولات في الأخلاق المهنية وأخلاق الأعمال التجارية في الآونة الأخسيرة، وغى عن البيان ألها أخلاق مخصوصة بمجال معين لا بالأخلاق بعامة.

ولم توضح فلسفات أخلاق عصر الحداثة الشروط الأولية لأخسلاق الحسد الأدبى، أي الشروط الني لابد من توافرها والتي بدولها لا يمكن ممارسة أخلاقيسات يجمع عليها الناس، فمثلما لا يمكن الزراعة الجيدة بدون منساخ وأرض خسصبة، فكذلك لا يمكن ممارسة أخلاق الحد الأدبى بدون الشروط القبلية.

فبدون الشروط القبلية لا يمكن أن تكون هناك إمكانية لأن تكون فاضلا، وبدون هذه الشروط لن تكون هناك إمكانية لممارسة أخسلاق الحسد الأدنى. وإذا كان قد تحدث عن الشروط القبلية، فإنها كانت شروط لأخلاق مثالسة صسارمة يصعب أن يلتقي عليها الناس؛ لأنها أخلاق تنوء بها الطبيعة الإنسانية رغم روعتها.

وفضلا عن هذا فإن فلسفات الأخلاق الحداثية لم تقدم الضمانات الدنيويسة التي تكفل تطابق الفضيلة والسعادة، أي أن يكون الفضلاء سعداء، والأشسرار تعساء، في هذه الحياة الدنيا. فهذه الفلسفات تركت مهمة إحسداث التطابق إلى قوى غيبية أحيانا، ولم تعبأ بما أو تلتفت إليها أحيانا أخرى. وغرق أغلب فلاسسفة الأخلاق في التأملات النظرية، وبعدوا عن الواقع والحياة الإيجابيسة، ولم يربطوا سعادة الفرد بسعادة الجتمع أو الإنسانية. وفضلوا السعادة الخاصة على السسعادة

العامة العادلة. كما أن فلسفات الأديان لم تقدم إلا الضمانات الأخروية التي تكفل تطابق الفضيلة والسعادة.

وإذا كانت الفلسفات القديمة استغرقت في بيان كيفية التمبيز بسين الخسير والشر؛ فهذه مشكلة شكلية أكثر من اللازم، فالحير واضح بذاته والشر واضحح بذاته، ويمكن معرفتهما بالعقل المنطقي... لكن المشكلة تكمن في أننا نتحايـــل - أحيانا بوعي وأحيانا بدون وعي- من أجل تبرير أهوائنا ومصالحنا؛ فنعيد تفسسير الخير والشر، لنقنع أنفسنا أو الآخرين بأن ما نفعله من شر هو خير!

وبطبيعة الحال يتعسر في بحث واحد، يتعدر تقصي كل الأديان، خاصة وأن الدين ليس واحدا بل متعددا، والأديان مختلفة ومتباينة، وهنا تظهر أهمية فلسسفة الدين التي التهامل مع الدين بعامة من حيث هو دين، وهنا ينشأ الإشكال: ومسامعني الدين بعامة؟ هل يتفق الفلاسفة حول ماهيته؟ وإذا كانوا لا يتفق و فهسل يمكن أن نقف عند معني مشترك بين الأديان بيسر لنا معالجتها ككيان واحد يمكن مقارنته بالأخلاق أو فلسفة الأخلاق؟ ومن ثم هل يمكن أن نجد مشروعية للبحسث عن الحد الأخلاقي الأدي المشترك بين الدين وفلسفة الأخلاق؟

وبالمثل تنشأ مشكلة أخرى عند التعامل مع فلسفات الأخسلاق؛ إذ يتعسدر تعقب كل فلسفات الأخلاق تفصيليا. ومن ثم نكنفي بالإشسارة إلى أهمها في الفلسفة الحديثة والمعاصرة، بشكل لا يخل بالتأصيل الفلسفي والتحليل العلمسي. وفي الوقت الذي نحلل فيه نقديا أهم النظريات الفلسفية الأخلاقية في ضوء الفكرة المفتاحية لهذا البحث، فإننا سوف نحاول الوصول إلى تحديد مفهوم أخلاق الحسد الأدبئ أو"نواة الأخلاق" بين الدين وفلسفة الأخلاق في ضوء فلسسفات رولسز، ويورجن هابرماس، ووالزر، وكونج.

ويبقى تساؤل جوهري: كيف يمكن صوغ واجبات هله الأخلاق في مصطلحات محددة؟ وعلى أية أسس يتم إصدار أحكام معيارية ملموسة يخضع لها الجميع دون استثناء بسبب المال أو السلطة؟ هل يجب على المرء البدء من الصفر مع الاحتكام إلى العقل النقدي المستقل؟ أم يمكن للتقاليد الدينية والأخلاقية والفلسفية العظيمة طرح نقاط التقاء من أجل صياغة "أخلاق الحد الأدن" أو "نواة الأخلاق"؟

هذا ما سوف يحاول البحث الإجابة عليه في هذه الدراسة عبر منهج تحليلي مقارن ونقدي، يتحرك في إطار فلسفة الدين وفلسفة الأخلاق في عصر الحدائـــة، محاولا تبين المنطقة الوسطى بينهما التي يمكن أن تسمح بنشوء "أخلاق الحد الأدنى" أو انواة الأخلاق".

والله من وراء القصد.. وهو المنتهي..

د محمد عثمان الخشت



# المبحث الأول العلاقة بين الدين والأخلاق

- \* الاستقلال:
- \* تبعية الأخلاق للدين:
- \* تبعية الدين للأخلاق:
- \* توافق الدين والأخلاق في النتائج رغم اختلافهما في المنهج:
  - \* معارضة الأخلاق الحقيقية للدين:

# المبحث الأول العلاقة بين الدين والأخلاق

لا شك أن البحث عن الحد الأدنى المشترك بين الدين وفلسسفة الأخسلاق، يستلزم معرفة العلاقة بينهما، وبالمثل فإن معرفة العلاقة بينهما تقتضي أولا معرفة كل منهما، خاصة وأن الدين ليس واحدا بل متعددا، والأديان محتلفة ومتباينة ومثلها الفلسفات، بل وأيضا المنظرمات الأخلاقية؛ فبأي معنى أو مفهوم نستخدم مصطلحي "الأخلاق" وفلسفة الأخلاق"؟ وهل نقصد دينا معينا أم نقصد السدين بعامة من حيث هو دين؟ وما معنى الدين بعامة؟ هل يتفق الفلاسفة حول ماهيته؟ وإذا كانوا لا يتفقون فهل يمكن أن نقف عند معنى مشترك بين الأديان يسر لنا معالجتها ككيان واحد يمكن مقارنته بالأخلاق أو فلسفة الأخلاق؟ ومسن ثم هسل يمكن أن نجد مشروعية للبحث عن الحد الأخلاقي الأدين المستترك بسين السدين ولفلسفة الأخلاق؟

وإذا ما بدأنا بمصطلح "أخلاق Ethic" نجده يستخدم للإشارة إلى السلوك الأخلاقي الأسساسي لفرد أو مجموعة، بينما يعني علم الأخلاق Ethics"، بحسب المفهوم الفلسفي واللاهوني، نظرية القيم والضواب ط والسلوك الأخلاقي، فعلم الأخلاق Moral of Philosophy، ليست هسي

<sup>2-</sup> Hans Kung, A global ethics for global politics and economics, translated by John Bowden from German, oxford, oxford University Press, 1997.p. 93.

مجموعة المبادئ الأخلاقية أو قواعد السلوك، أو الأخلاقية Morality؛ فسرغم أن كلا من الأخلاقية Morality وعلم الأخلاق Ethics يحملان المعنى نفسه لغويا، كلا من الأخلاقية Morality يعملان المعنى نفسه لغويا، لكن من الناحية الفلسفية يوجد فرق أساسي؛ فالأخلاقية كراسة الأخلاق لمعرفة من المبادئ والقواعد السلوكية، بينما فلسفة الأخلاق هي دراسة الأخلاق المعرفية ماهية الأخلاقي، والغايسة مسن السلوك الأخلاقي، وفلسفة الأخلاق هي علم الخير؛ لأن من مهامها تحديد طبيعة الحير الكلي، وموضوعها الأحكام التقويمية على الأفعال الموصوفة بألها حيسدة أو ملمومة، حسنة أو قبيحة، والتي تقوم على التمييز بين الحير والشر، وتحديد طبيعة المفعل التي تحقق الخير، والأفعال التي تحقق الخير، والأفعال التي تحقق الخير، والأفعال التي تحقق الأحلاق العملية السائدة بالفعل في الواقع. وهذه الأخسيرة قسد فلسفة الأخلاق التي تفكر في طبيعة المعايير الأخلاقية، وماهية الحسير، وما ينبغي أن يفعله الإنسان استنادا إلى مبادئ مطلقة.

وأما الدين فنمة خلافات كثيرة حول تحديد ماهيته؛ إذ يتعدد التعريف الفلسفي للدين بتنوع الفلاسفة؛ فكل منهم ينظر إليه من وجهة نظر خاصة، وهذه هـــي طبيعـــة الفلسفة، فالفلسفة ليست كيانا واحدا مثل العلم الرياضي أو الطبيعي، وإغـــا تتنـــوع بتنوع الفلاسفة، وفيما يلي بعض أهم التعريفات التي قدمها الفلاسفة للدين:

يعرف جابر بن حيان الدين فيقول:"إن حد الدين هو الأفعال المأمور بإتيانها للصلاح فيما بعد الموت"<sup>(۲)</sup>. ومن الواضح في هذا التعريف أن جابر يركز علمي ألجانب الأخلاقي السلوكي في الدين، وهو ما سوف نجده بعد قليسل في تعريسف الفيلسوف الألماني كنت.

١ - جابر بن حيان، رسائل مختارة ، تحقيق ب. كراوس، القاهرة ، مكتبة الخانجي، ١٩٣٥. ص ١٠٨.

وإذا ذهبنا إلى الفلسفة الغربية نجد ارالق على الشريعة ككل ، لا على نهما العملية التي يؤمن بها ويتبعها مجموعة من الناس كنت يعرف الدين تعريفا أخلاقيا فقول : هبنا إلى الفلسفة الغربية نجد بعة العربية، ١٩٢٨ دهما هو الأصل وملاك الأمر وهو الاعتقاد في الضمير والسر، والآخر هو الفرع المبني عاللدين هو معرفة الواجبات Divine Commands كلها باعتبارها أوامر إلهية Divine Commands أغلاقيا فيقول فالواجبات الأخلاقية إذا تم الالتزام بها بدافع ألها صادرة عن أوامر إلهية فإلها تصير التزاما دينيا، ومن ثم يكون جوهر الدين هو الالتزام الطبيعة الأخلاقي بناء على أمر إلهي. وينسجم هذا التعريف مع فلسفة كنت ذات الطبيعة الأخلاقية والتي تنظر إلى الأخلاق باعتبارها المقصد الأسمى ليس للدين فقط وإنما للفلسفة أيضا.

٤- إخوان الصفاء الرسائل، القاهرة، تحقيق خير الدين الزركلي، المطبعة العربية، ١٩٢٨. ج ٣/ ص ٤٢٢.

<sup>5-</sup> Kant, Religion within the Limits of Reason Alone, tr., T. M. Greene and H. H. Hudson. Chicago, The Open Court Publishing Company (Ger. 1793), 1934. p. 142.
6- Hegel, Lectures on the Philosophy of Religion, Lectures of 1827. Ed. P.C.

<sup>6-</sup> Hegel, Lectures on the Philosophy of Religion, Lectures of 1827. Ed. P.C. Hodgson, tr. by R.F. Brown, P.C. Hodgson, and J.M. Stewart with the assistance of H.S. Havis. University of California Press, 1988. p.405.

فالدين هو ما يشعره الإنسان في وعيه بعدمية المحدود وتبعيته، فيبحث عن العلـــة ولا يسترجع صفاءه إلا بأن يضع نفسه أمام اللامحدودية.

ويقدم لالاند ثلاثة تعريفات في معجمه الفلسفي:

أولا: – مؤسسة اجتماعية متميزة بوجود إيلاف من الأفراد المتحدين بواسطة رابطة من الروابط الآتية:

١- أداء بعض العبادات المنتظمة وباعتماد بعض الصيغ .

 ٧- الاعتقاد في قيمة مطلقة، لا يمكن وضع شيء آخر في كفة ميزالها، وهو اعتقاد قدف الجماعة إلى حفظه.

٣- إرجاع الفرد إلى قوة روحية أرفع من الإنسان، وهده يُنظر إليها إمسا كقــوة
 منتشرة، وإما كثيرة، وإما وحيدة، هي الله.

ثانيا: - نسق فردي لمشاعر واعتقادات وأفعال مألوفة، موضوعها الله. فالدين هو تحديد المطالبة بوجهة نظر الشعور والإيمان، إلى جانب وجهة نظر العلم.

ثالثا: – الاحترام الضميري لقاعدة، لعادة، لشعور. "دين كلام الشرف". إن هذا المعنى، الذي قد يكون الأكثر قدما، كان في الماضي أكثر تداولا مما هو عليه اليوم (٧٠).

وربما يكون تعريف لالاند هو الأكثر شمولا من التعريفات الغربية الــــسابقة عليه لأنه نظر إلى الدين من أغلب الزوايا، حيث أشار إلى ما في الدين من جوانب اجتماعية ونفسية وأخلاقية، كما أبرز الجانبين الاعتقادي والطقوسي في الدين.

اندويه الالاند، موسوعة الالاند الفلسفية، ترجمة درخليل أحمد خليل، بيروت، منشورات عويدات، ١٩٩٦.
 جـ٣/ص.١٠٠٤ وما بعدها.

ورغم تنوع التعريفات السابقة، فئمة تأكيد في معظمها على ضرورة توافق السلوك الإنساني مع مجموعة التعاليم الأخلاقية والقوانين التشريعية بوصفها مطلبا إلها، فلا دين بدون أخلاق، لكن ربما تنفق أو تختلف طريقة تحقق الأخلاقيات في الواقع من دين إلى آخر، أو من مجموعة دينية إلى أخرى، بسبب اختلاف مناهج تفكير أتباع كل دين أو جماعة بالنسبة للمعنى النهائي للحياة، تبعا لاختلاف تصور كل منها "للخير" بناء على رؤيتها العامة عن الوجود والإنسان والألوهية ووسائل النجاة أو الحلاص.

والسؤال الآن: ما العلاقة بين الأخلاق كسلوك وكعلم بالدين؟

لا تقدم الفلسفة إجابة واحدة على هذا السؤال كما قلنا سابقا، لأنها بطبيعتسها ليست كيانا واحدا، بل مذاهب متعددة تختلف في رؤيتها للوجود والحيساة، ومسن ثم تختلف في رؤيتها للأخلاق وفي رؤيتها للدين، وفي رؤيتها للعلاقة بينهما.

ويمكن أن نجمل هذه الاختلافات في خمس وجهات من النظر للعلاقسة بسين الأخلاق والدين، فالعلاقة بينهما إما أن تكون علاقة استقلال؛ فيكون لكل منهما ميدانه الخاص. أو علاقة بينهما إما أن تكون تبعية الأخلاق للسدين أو بعيسة الدين للأخلاق. وربما تكون العلاقة بينهما علاقة توافق في النتائج رغم اختلافهما في المنهج. فعلم الأخلاق يقوم على العقل واكتشاف الخير والسشر السذاتين في الفعل، بينما الدين يقوم على الوحي. ومع اختلاف المنهج فالانسان يسصلان إلى نفس الحقيقة. أما العلاقة الأخيرة الممكنة بينهما فهي علاقة معارضة الأحسلاق الحقيقية للدين. وقد انقسم الفلاسفة في تحديد أي من هذه العلاقات هسو السذي يحكم علاقة الدين بالأخلاق.

#### \* الاستقلال:

يرى نفر من الفلاسفة أن كلا من الدين والأخلاق له ميدانه الخساص، وإذا كان يوجد اتفاق بين القيم الأخلاقية والسدين، فهسذا مجسرد أمسر عرضسي coincidental. ومن الفلاسفة المحدثين الذين فصلوا بسين السدين والأخسلاق الطنسسبرى Shaftesbury (١٧١٣-١٦٧١)، وهمشيسسون ١٩٧٤-١٩٩١)، وهربسرت أوف تسشيربرى Deism أو السدين (١٩٨٥ - ١٩٨٨)، وهم من أتباع المذهب الطبيعي الإلهي Deism، أو السدين الطبيعي الذي يؤمن أنصاره بالله، لكنهم ينكرون العناية الإلهية لأن العالم محكوم بقوانين ميكانيكية، وقد ظهر في إنجلترا على يد هربرت أوف تشيربرى، وقال بسه نيوتن وشافتسبرى، كما قال به فولتير وروسو في فرنسا.

وقد أرجعوا الدين الطبيعي إلى العقل البشرى، ورفضوا السدين التقليسدي الذي يقوم على الوحي والنبوة. ورأوا في الدين الطبيعي الذي جاء به العقسل ولم يتول به وحي إلهي – منبعا متينا وكافياً للأخلاق. وأقساموا الدافعيسة الأخلاقيسة Morality على حب الفضيلة في ذاتما. ومن ثم أبعسدوا الأخسلاق عسن السدين السماوي والنواب والعقاب الأبدين، وانتقدوا المسيحية وما فيها مسن جسزاءات أخروية، وفرقوا بحسم بين الأخلاق واللاهوت المسيحي. وحساولوا إثبسات أن الأخلاق مستقلة عن الدين، وأن غير المؤمن بإمكانه أن يكون أخلاقين بالمرة. لا يؤدي بالضرورة إلى الأخلاق؛ فهناك كثير من المؤمنين غير أخلاقين بالمرة.

#### \* تبعية الأخلاق للدين:

تذهب طائفة أخرى من الفلاسفة وعلماء أصـــول الـــدين إلى أن علاقـــة الأخلاق بالدين علاقة تبعية؛ فالقيم الأخلاقية ليست نابعة إلا من الدين ومستمدة

من معتقداته. فالأخلاق تستمد من سلطة مطلقة هسي الله بوصــفه المنبــع الأول والنهائي للقيم الأخلاقية؛ وهو الذي يضع المنهج الأخلاقـــي الـــسلوكي الملائـــم للبشر، ويبن المحرمات، عبر رسالة إلهية يحملها الأنبياء والرسل.

وفي الفلسفة المسيحية الغربية نجد من سار على هذا الدرب نفسه، مثل وليام أوكام William Occam (مات ١٣٤٩م) اللاهويق والفيلسسوف الإنجليزي، وأكد على أن الوحي الإلهي هو أساس معوفة الخير والشر، وأن الأخلاق لا تُعرف إلا بالوحي (^).

وإلى مثل هذا ذهب اميل برونر، وهو لاهوني بروتستانتي؛ إذ اعتــــبر أن الله هو خالق القيم، وهو الذي يرشد إليها، وإرادته هي معيار التمييز بين الأخلاقي أو المنافى للأخلاقي (<sup>9)</sup>.

وقد آمن أيضا "جان كالفن Jean Calvin" (١٥٦٤ – ١٥٠٩) بان الأخلاق تستمد من سلطة مطلقة هي الله، وأن إرادة الله هسي القاعدة الأعلى للتمييز بين الخير والشر، وأن وحيه هو مصدر معرفة الواجبات الأخلاقية. وذهب مورتيمر Mortimer إلى أن الخير خير لأن الله يأمر به، والشر شر لأنه ينهي عنه؛ فالله هو الحالق لكل شيء، ومن ثم فإن كل شيء مترقف على إرادته (١٠٠).

 <sup>8 -</sup> Brandt. R., Ethical Theory. New Jersey, Englewood Cliffs, Prentice Hall, 1959. P.66.
 9 - Emil Brunner, The Divine Imperative, Philadelphia, the West Minster Press, 1947. Pp. 53, 83-4.

<sup>10-</sup>Mortimer, R.C. Christian Ethics, London, Hutchinson's University LIBRARY, 1950, pp. 7-8.

وقد أكد هذا أبو القاسم الأنسصارى (٥١٢ه هس) أحسد كبسار الأشساعرة بقوله:"المحمود والمذموم ليست صفات لما هو محمود أو مذموم، ولا هي عبارة عن أنماط تتخذها وتتدخل بواسطتها: المحمود والمدموم ليس لهما أي معنى غير تسشريع الأمر والنهي من قبل الله" (١١).

#### \* تبعية الدين للأخلاق:

توجد وجهة نظر ترى أن الدين نابع من القيم الأخلاقية، ومؤسس عليها، وأي نظام ديني غير متطابق مع الأخلاق المطلقة ليس جديرا باسم الدين. ويمشل كنت هذا الاتجاه؛ لأن الأخلاق عنده أساس الدين، ومصادرته على وجــود الله لا تعنى بالضرورة ألها أساس للأخلاق، بل هي مجرد أمل للخبرة الأخلاقية، وليسست أساساً للالتزام الأخلاقي بوجه عام، لأن هذا الأساس يقوم على التشريع السلالي للعقل نفسه، فهذه الأخلاق تجعل من التسليم بوجود الله الأساس - لا لقــوانين الأخلاق – بل للأمل في بلوغ الخير الأسمى الذي يتحقق فيه الاتفاق بين الفــضيلة والسعادة، بشرط مراعاة قوانين الأخلاق، لأنها تضع الدافع الحقيقي، الخليق بــان يجعلنا نراعيها. ومن ثم يؤدى القانون الأخلاقي إلى المصادرة على وجــود الله، أي يؤدى إلى الدين، بفضل فكرة الخير الأسمى بوصفه غاية العقل العملسي الحسض، فالمصادرة على إمكان الخير الأسمى هي في الوقت نفسه المصادرة الحقيقية الفعليــة لخير أسمى أول، هو وجود الله ، ومن ثم يكون الله أملاً للقانون الأخلاقي ولـــيس أساساً؛ لأن الأساس هو العقل، والله بوصفه المحقق للخير الأسمى الذي يكمـــن في اتحاد الأخلاقية والسعادة، هو الأمل. وليس الدين العقلي المحض عند كنت دينــــا يوضع قبل الأخلاق ويعينها، بل هو دين مؤسس على العقل؛ لأنسه يقسوم علسي

١١- محمد أركون، الإسلام: الأخلاق والسياسة، بيروت، دار التنوير، ١٩٩٥.ص ٣٦.

الأخلاق التي تقوم بدورها على العقل. هذا الانقلاب في الوضع ذو أهمية كسبيرة. فإننا إذا قبلناه لم يعد هناك محل لأن نجعل الدين عبارة عن الاعتقاد اليقيني المطلسق برمز من الرموز، أي الاعتقاد بمجموعة صبغ نظرية. فمثل هذا الرمسز يقتسضي معارف لا نستطيع أن نملكها، لأنها تفترض موضوعات مجاوزة للحس. فوجود الله وحرية الإرادة وخلود النفس ليست معارف نظرية يمكن إثباتها على ما يقول كنت مخالفاً لأديان الوحي، وإنما هي اعتقادات — وفق الدين العقلي تعطى معنى لأفكار تزدى بالعقل المحض النظري إلى تصورها دون أن يستطيع إثباتها. ولسذا فإنها اعتقادات فردية وذاتية اعتقادات مشروعة رغم أنما ليست يقينية، كما أنما ليست اعتقادات فردية وذاتية خلاصة لأن العقل قد افترضها نظراً لكونها ملائمة تمام الملاءمة للوضع الإنسساني. فو كان لدينا عن الله وعن الخلود معرفة يقينية نظرية تامة لكان مسن المستحيل أخلاقياً ألا تستبد هذه الاعتقادات بإرادتنا، ولما كانست أخلاقياتها حينسذ إلا أخلاقيات ميكانيكية، ولما كنا إلا دمي يحرك خيوطها الخوف والرغبة (١٢).

ولا تملك كذلك تلك الاعتقادات يقينا معرفيا لألها تتجاوز معارف السلهن النظرية المقيدة بموضوعات التجربة، وهي لا تنبع من موضوعات حقيقية، وإنما من فكرة كائن أسمى يتحقق من خلال وجوده التوافق الكامل بين الفضيلة والسعادة. وعلى هذا فإن فكرة كائن أسمى ضرورية للأخلاق، لكن لسبس معسى هسذا أن الأخلاق تتأسس عليها، كما لا يعنى أن وحدة الفضيلة والسعادة عقيدة نظرية في الدين العقلي المحض الذي هو في جوهره دين أخلاقي، بل هي مجرد عقيدة عمليسة لا مناص افتراضها لقيام الأخلاق. فالوعي الأخلاقي الذي يتأسس عليسه السدين العقلي يخشى من عدم وحدة الفضيلة والسعادة في العالم .. إنه يقر بسأن النساس العقلي يخشى من عدم وحدة الفضيلة والسعادة في العالم .. إنه يقر بسأن النساس

١٢- اميل بوترو، كنط، ترجمة د. عثمان أمين، القاهرة ، الهيئة العامة للكتاب، ١٩٧٢م، ص ٣٧٩.

الأخيار يعانون بينما الناس الذين يفتقرون إلى الأخسلاق ينعمسون. فالطبيعة لا تتمشى مع الأخلاقية، والوعي الأخلاقي يعانى من هذا الافتقاد للتعاون باعتبساره ظلما (١٣٠). ولا يستطيع الوعي الأخلاقي أن يقبل هذا الظلم، ويسصر علسى أن "الانسجام بين الأخلاق والطبيعة مفكر فيه على أنه كسائن بالسضرورة، أي أنسه مصادرة" (١٤٠)، ويفهم هذا الانسجام على أنه لسيس "رغبسة" وإنحسا "مطلسب للعقل«١٥).

ويتطلب الواجب باعتباره جوهر الدين الأخلاقي، الدين العقلي المحض، عدم وحدة الأخلاق والطبيعة؛ وذلك من أجل أن يؤسس الإرادة بوصفها قسدرة الاختيار بين الواجبات المؤسسة في العقل والرغبات المؤسسة في الطبيعة. لكسن الوعي الأخلاقي لا يمكنه أن يمتنع عن السعادة، ولذا يجب أن يفترض الانسسجام بين الأخلاق والطبيعة. فكنت يتأمل العلاقة بين الطبيعة والعقلائية من أجل الرابطة الضرورية بين الفضيلة والسعادة ، قلب الخير الأقصى. إنه يحتكم إلى "العقل غسير المتحيز" الذي لا يقبل الموقف الذي ستعامل فيه المخلوقات الإنسانية كما لو كانت عليقات طبيعية فقط(١٦).

ويسمى كنت القانون الأخلاقـــي واقعـــة العقـــل Ein Factum Der ويسمى كنت القانون الأخلاقي مقدم لي، بينما الله والحرية والحلود ليـــست

R. Z. Friedman, "Hypocrisy and the Highest Good: Hegel On Kant's Transition from Morality to Religion" Journal of the History of Philosophy 24 : 4 October. 1986. P. 505.

<sup>14-</sup> G. F. Hegel, Phenomenology of Spirit, tr. By A. V. Miller, Oxford, 1977, P. 367.

<sup>15-</sup> Ibid., P. 367.

<sup>16-</sup> Friedman " Hypocrisy and the Highest Good", P. 507.
--Kant, Critique of Practical Reason, tr. By L. W. Beck, Indianapolis, Bobbs—Merrill. 1956. P. 114 – 5.

<sup>17-</sup> Kant, Critique of Practical Reason, P. 31.

وقائع للعقل، فهي لا تقدم في على نحو مباشر، حيث أصل إليها بواسطة التأصل فيما ينبغي أن يكون عندما أجعل نفسي تشعر بالها ملزمة بالقانون الأخلاقي. ولا يستطيع العقل أن يقبل مفهوم اللدات الأخلاقية المحددة فقط طبقا للعلية الطبيعية. وبأسلوب مشابه لا يقبل العقل الخير الأقصى، أي الفضيلة، إلا إذا كان يوجد تفهم لوجود قوة في الوصول إليها. ولا يقبل العقل الخير الكامل إلا إذا كان يوجد تفهم لوجود قوة في العالم قادرة على التأثير في توزيع السعادة بنسب عادلة طبقا للفضيلة. ونحسن لا نملك معرفة مباشرة ولا حدسا عقليا بهده الموضوعات أكثر من كوفحا حاجات يكتشفها العقل عندما يحاول أن يجعل وضع الإنسان معقولا بوصفه ذاتا موجودة على أساس القانون الأخلاقي. وإذا كنا لا نملك وعيا مباشرا بالرابطة بين الفضيلة والسعادة، فإن كنت يخبرنا بأنه بدون التسليم بهذه الرابطة سيكون القسانون والمعادة، فإن كنت يخبرنا بأنه بدون التسليم بهذه الرابطة سيكون القسانون

وليس من الصواب رؤية انتقال كنت من الأخلاق إلى الدين بوصفه سقطة لاهوتية (١٩٠) ذلك أنه لا يؤسس الأخلاق على الدين، بل يؤسس السدين علسى الأخلاق. ويعنى هذا عند كنت أن الأخلاق تؤدى إلى الدين، لكنسها لا تتأسسس عليه البتة، وإنما تتأسس على التشريع اللهاتي للعقل العملي. وما دام الدين العقلي المحض مؤسسا على الأخلاق، ومنتهيا إليها، فسإن كنست لا يرضسى بالطقوس والشعائر والعبارات الموجودة في الأديان التاريخية بديلا عن الالتزام الخلقي، ويجعل العبادة الحقيقية كامنة في السلوك الأخلاقي القسويم النسابع مسن الإرادة الحسرة والتشريع الذاتي للعقل العملي. والدين العقلي لا يشتمل مثل الدين التاريخي على

<sup>18-</sup> Ibid., P. 118.

<sup>19-</sup> Friedman, "the Importance and Function of Kant's Highest Good", Journal of History of Philosophy, 22: 3 July, 1974, 325 ff.

حركات عملية قمدف إلى إنتاج القداسة بداخلنا والتأثير على ما فوق الحسي؛ لأننا لا نستطيع - دون أن نناقض المفاهيم النقدية - أن نقول بعلية الظواهر بالنسبة إلى عالم الأشياء في ذاقل.ويكمن العنصر الديني الذي تؤدي إليه نظرية كنت في الأمل بأن جهودنا النازعة إلى إقامة ملكوت العدالة والسعادة لن تضيع عبثا. وهكذا فإن الدين العقلي دين أخلاقي، لا يزود الإرادة بأي باعث جديد، ودوره عبارة عن أن يبرز فينا الأمل في أن نشارك بأفعالنا في تحقيق نظام أخلاقي قوامه الانسجام بسين العدالة والسعادة، بصرف النظر عن البواعث (٢٠٠).

وليس معنى أن العبادة الحقيقية عند كنت تكمن في السلوك الأخلاقي، أن الله بحاجة إلى العبادة، أو أن لديه رغبة في ذلك. فالله جدير بأن يكون موضوعا للعبادة من خلال الالتزام الحلقي دون أن ننسب إليه شيئا من ذلك القبيل.. يقول كنت: "إذا كانت السعادة (ولتتكلم بلغة بشرية) تجعل الله جديرا بالمخبة فإن طاعة أوامره تجعله موضوعا للعبادة "(١٦)، وذلك بشرط أن لا نفهم أن الله – كما قلت سابقا – لديه رغبة أو ميل في أن يتم تمجيده وتشريفه مقابل خلقه العالم، حيث إنه فعل ذلك لأسباب موضوعية وليست ذاتية، فعل ذلك من منطلق كرمه وفسضله، وبيس بغية تكريمه (٢٢)، و"أولئك اللين جعلوا الغاية من الخلسق هسي تمجيد الله (بشرط ألا نفهم هذا بطريقة تشبيهية كأن لديه رغبة في تمجيده) قد وجدوا لربحا أنه أفضل تعبير أو أحسن مصطلح. لأنه لا يوجد شيء يمجد الله أكثر من طاعة أوامر الله والالتزام بالواجب المقدس – الذي هو أجدر شيء بالاعتبار في العالم –

22- Kant, Werke, 18: 469.

۲۰ - امیل بوترو، کنط، ص ۳۸۰ .

<sup>21-</sup> Kant, Kritik der Praktischen Vernunft, Werke, Pru. Ak.,5: 131.

والذي تفرضه شريعته علينا"(٢٣). وعلى هذا فإن العبادة الحقة تكمن في الالتزام بالقانون الأخلاقي للعقل العملي المحض، وليس من خلال ممارسة طقوس وحركات شكلية. وإذا كانت الأخلاق عند كنت تقودنا من خلال مفهوم الخسير الأقسصى يو صفه موضوع العقل العملي وغايته النهائية، إلى الدين - أي إلى الاعتراف بجميع الواجبات بوصفها أوامر إلهية (٢٤) - فهذا لا يعني أفسا فسرائض تعسسفية لإرادة القوانين يجب أن نعتبرها - مع ذلك - كأوامر لكائن أسمى، وذلك لأنها فقط صادرة من إرادة كاملة أخلاقيا، وكاملة القدرة في الوقت ذاته (٢٥). ولا ينبغي أن تفهم تلك القوانين أو الواجبات أنها واجبات قبل الله أو تجـــاه الله، وإنمـــا هــــى واجبات نراعي فيها الله (٢٦). لأن الله هو غاية الغايات، ومن كان كذلك فليس من المعقول أنه ينتظر منا شيئا، كما أن الواجب لا يكون واجبا إلا نحم إنسمان، أي واجب على الإنسان تجاه إنسان بوصفه متمثلا للإنسانية العاقلة التي هي غايسة في ذاهًا، أما الله فهو منتهي الغايات والهدف الأقصى، ومن ثم فإنه غني بذاته. وهكذا فإن السلوك الأخلاقي هو واجب نراعي فيه حق الله وليس واجبا نؤديه لله، وهـــو في الوقت نفسه مقدم على ممارسة الطقوس والشعائر والمناسك، حيث إنه هـو المتضمن للمعنى الأمثل للعبادة الحقة في مقابل العبادة الزائفة الستى تحسول فيهسا الطقوس والشعائر موضوع العبادة إلى صنم، ومن ثم يصبح الدين وثنيا. ولا يقصد كنت هنا الوثنية بمعنى عبادة الأصنام الحجرية أو ما إلى ذلك، وإنما يقصم أن إرضاء الله بالطقوس والشعائر والقرابين دون الالتزام الخلقي يجعل الله يبدو وكأنه

<sup>23-</sup> Kant, Kritik der Praktischen Vernunft, Werke, 5: 131.

<sup>24-</sup> Kant, Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, S. 154.

<sup>25-</sup> Kant, Kritik der Praktischen Vernunft, Werke, 5: 129.

<sup>26-</sup> Kant, Grundlegung Zur Metaphysik der Sitten, Werke, 6: 487.

صنم (٢٧). وهكذا نرى أن الدين العقلي المحض عند كنت في جوهره عمل بالقانون الأخلاقي، إذ إن السلوك الأخلاقي النابع من أداء الواجب الذي شـــرعه العقـــل لذاته هم العبادة الحقيقة.

#### \* توافق الدين والأخلاق في النتائج رغم اختلافهما في المنهج:

في هذه الوجهة من النظر نرى علم الأخلاق يقوم علم العقسل العملسي واكتشاف الخير والشر الذاتيين في الفعل، والمبادئ الأخلاقية واضمحة يسستطيع العقل معرفتها بمفرده، بينما الدين يقوم على الأوامر الإلهية التي يقدمها السوحي، والوحى نفسه يحكم على الأشياء تبعا لخصائصها الذاتية.

وقد ذهب هذا المذهب في علاقة السدين بالأخلاق تومساس الأكويني المساس الأكويني Thomas Aquinas (١٢٧٥)، اللدي يرى أن المسادئ الأخلاقية واضحة وفطرية، ويمكن الوصول إليها دون معرفة الوحي أو اللاهوت. والسوحي نفسه يأمر كما لأنه يقتفي الخير ويتجنب الشر، والخير والشر مقولتان عقليتان، وليسا مجهولين للإلسان (٢٨).

ومن قبل ذهب المعتزلة إلى أن العقل الإنساني يستطيع معرفة الأحكام الخلقية بمفرده، وبمكنه التمييز بين الخير والشر، فصفات الخير والشر كامنة في الأفعال، لأله صفات موضوعية، فليس الخير خيرا لأن الله أمر به، بل لأنه في ذاته خير، وليس الشر شرا لأن الله فمي عنه، بل لأنه صفة موضوعية في الفعال أو السشيء. والشريعة الإلهية مجرد مرشد للتمييز بين الطاعات الخيرة في ذاقا، والمعاصي القبيحة في نفسها. ولا يمكن لها أن تبيح أفعالا قبيحة في نفسها أو تنهى عن أفعال

<sup>27-</sup> Kant, Religion Within the Limits of Reason Alone, P. 173.

<sup>28-</sup>Bourke, V.J., Ethics. New York, Macmillan, 1951. pp. 188-93.

خيرة في ذاتما. ومن ثم فالشريعة الإلهية لا تتناقض مع الشريعة العقلية الطبيعية. فمنهج المعتزلة منهج عقلي Rational Method. وإلى مثل هذا ذهب ابن رشد؛ فالأخلاق عنده أساسها عقلي، "فالعمل يكون خيرا أو شرا لذاته أو بحكم العقل. والعمل الخلقي هو الذي يصدر فيه الإنسان عن معرفة عقلية. وابن رشد في ذلك على نقيض الفقهاء الذين يرون أن العمل الأخلاقي خير لأن الله أمر به" (٢٩).

#### \* معارضة الأخلاق الحقيقية للدين:

هناك نفر من الفلاسفة الذين ثاروا على الأخلاق التقليدية وعلى الدين معا، واعتقدوا أن الأخلاق الحقيقية تعارض الدين. ومن هؤلاء الفيلسوف الإنجليزي هوم(١٧١١-١٧٧٦) الذي رفض الأخلاق الدينية لأنما تقوم على النصور المضخم للإله الذي يؤدى إلى تضاؤل الإنسان أمام نفسه، ومن ثم تسضاؤله أمام الإله، الأمر الذي ينتج عنه تحديد العلاقة بين الإنسان والإله في شكل علاقة خوف وخضوع، أي علاقة عبد بسيد. وقد تبلورت هذه العلاقة وتم التعبير عنسها مسن خلال الطقوس والشعائر، وليس من خلال الالتزام الحلقي، حيث يكون سسيل الخلاص في الالتزام الصوري المظهري بالعبادات، ومن ثم فإلها تشبع النفاق والرياء والزيف وتشجع مبدأ الغدر (٢٠٠).

وعمسن ذهبسوا إلى أن الأخسلاق الحقيقيسة تعسارض السدين كسارل ماركس(١٨١٨-١٨٨٣) الذي اعتبر أن الدين أفيون الشعوب؛ لأنسه يكسرس أخلاق الخنوع والطاعة والاستسلام وقبول الأمر الواقع! إنسه زفسرة المقهسورين والفقراء والمستسلمين الذين يعجزون عن تغيير العالم، وينتظرون تحقىق الحيساة

٣٩- د.مراد وهبه، المعجم الفلسفي، القاهرة، دار قباء، ١٩٩٨ . ص٣٤.

Hume, Dialogues Concerning Natural Religion, London, The Fontana Library, 1971,pp. 198.

السعيدة بعد الموت! ويرى ماركس ضرورة أن يتحرر الإنسان من السدين ومسن عبودية الألوهية، فالدين لا يقدم إلا سعادة وهمية، وعلى الإنسان ألا يخضع إلا لما هو نابع من الطبيعة الإنسانية، وأن يصنع حياته صنعا إنسانيا بحتا، عن طريق العمل والحب، ومعيار الحكم الأخلاقي Moral Judgment هو مصالح الشعب وتحقيق الخير والسعادة للإنسانية والقضاء على الاغتراب Alienation (٢١).

ومن الذين قالوا أيضا بمعارضة الأخلاق الحقيقية الدين الفيلسوف الألماني نيتشه (١٨٤٤- ١٩٠٠) الذي أسس فلسفة القوة على أساس بيولوجي تطوري، ودعا إلى القوة والكبرياء والأنانية، ونقد الدين والأخلاق التقليدين معا نقدا جذريا. وجاء بأخلاق مختلفة اعتبرها الأخلاق الحقيقية، واعتقد أن هذه الأخلاق تعارض الدين، ورأي أن الدين (اليهودية والمسيحية) يقدم أخلاق العبيد المزيفة، أخلاق الصعفاء: المسالمة، التواضع، الوداعة، التعاطف، المكر، المداراة، المداورة... وهي أخلاق العجز والحقد الدفين، ويعتبر الأخلاق المسيحية نموذجا لها؛ ومسن ثم لقب بعدو المسيح. بينما يقدم العقل أخلاق السادة، وهي أخلاق القوة، أخسلاق الإنسان الأعلى: أخلاق الرجولة والبطولة والشجاعة والانتصار والغلبة والسيطرة والسيادة (٢٣).

\* \* \*

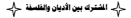
<sup>31 -</sup> Mel Thompson. Ethics, Chicago. NTC - publishing Group, 1994. p. 136. 32 - Ibid., p.131f.

وعلم الأخلاق لهما ميدالهما الخاص، فإن الدين وعلم الأخلاق موضوعهما واحد، وغايتهما واحدة وهي تحقيق السعادة من خلال الالتزام الأخلاقي، لكن منهجهما مختلف في تحديد مفهوم السعادة وفي تعين وسائل الالتزام الخلقي. ومع هذا فقد تأثر كل منهما بالآخر بدرجة أو أخرى، تبعا للظروف التاريخية والسياق النقسافي الذي يعيش فيه الناس.

أما الأخلاقيات ذاتما فهي جوهر الدين وأساسه السركين في كسل الكتسب المقدسة بعيدا عن توظيفات رجال الدين، فالدين اعتقاد وقول وعمل، والعمل مجموعة من الواجبات الأخلاقية التي يتم الالتزام بها بناء على أمر إلهي، لكن هله الأمر الإلهي نفسه يحكم على الأشياء تبعا لخصائصها الموضوعية؛ فصفات الخسير والشر صفات موضوعية في الفعل أو الشيء، ولا يمكن أن يأمر الله بأفعال قبيحة في نفسها أو ينهي عن أفعال خيرة في ذاتما تنطوي على تحقيق المصالح الإنسسانية. فالحير والشر موضوعيان في العالم، والأوامر الإلهية تقتفي أثرهما.

وتكمن أهمية الدين النقي في أنه يقدم الأمل بأن جهودنا النازعة إلى إقامسة ملكوت الأخلاق والعدالة والسعادة لن تضيع عبثا. وتكمن أهمية علم الأخسلاق بالنسبة إلى الدين في أنه يساهم في تنقية الدين من التفسيرات المشبوهة التي يقدمها له أهل المصالح، كما يساهم في إعادة التأكيد على الوظيفة الأخلاقية للسدين، وأن العبادة الحق تكمن في السلوك الأخلاقي؛ فالدين الحق في جوهره عمل بالقسانون الأخلاقي، والسلوك الأخلاقي النابع من أداء الواجب هو العبادة الحقية.

لكن يبقى السؤال قائما : هل تشترك الأديان في حد أدبى أخلاقي يمكن أن يتفق مع الحد الأدبى الأخلاقي الذي يمكن أن تلتقي حوله فلسفات الأخلاق؟



# المبحث الثاني غياب الحد الأخلاقي الأدنى

- \* غياب المفهوم من الأخلاق المؤقتة حتى الوضعية الاجتماعية:
- \* غياب المفهوم من الأخلاق الشخصانية حتى الأخلاق التطبيقية:

# المبحث الثاني غياب الحد الأخلاقى الأدنى

هل نجحت فلسفات الحدالة في الوصول إلى حد أدين أخلاقي؟ أم ألها لم تكن مشغولة بذلك، واكتفت بمحاولة الوصول إلى الحد الأخلاقي الأقسصى؛ ومسن ثم عملت على بناء منظومتها الأخلاقية كمنظومة تصل إلى قمة الهرم الأخلاقي علسى الفاص الفلسفات الأخرى؟ وهل تمكنت تلك الفلسفات من تقديم أخلاق يمكن أن ينفذها الناس في حياقم؟ أم ظلت محلقة في فضاء البحث عن مبادى أخلاقيسة قصوى تنوء بها الطبيعة البشرية وتكرس الخلاف بين الناس أكثر؟ وهل الفلسفات التي حاولت المؤول إلى أرض الواقع نجحت في ذلك؟ أم وقعت في النسبية المفرطة ووسعت مجال الخلاف بين الأفراد، أو بين الجموعات البشرية؛ ومن ثم ابتعدت عن الوصول إلى الحد الأخلاقي الأدبئ المشترك؟

سوف نعمل على الإجابة على تلك الإشكاليات من خلال تحليل المحاولات الفلسفية الأساسية في الفلسفة الحديثة والمعاصرة.

#### \* غياب المفهوم من الأخلاق المؤفَّنة حتى الوضعية الاجتماعية:

بدأت الفلسفة الحديثة بداية حذرة مع الأخلاق؛ فلم ينشغل فرنسيس بيكسون الراح ١٥٦١ من بتكرين فلسفة للأخلاق؛ إذ اكتفي بوضعها في تسصيفه للعلسوم الفلسفية، ونقد الأخلاق القديمة. وأخلاقه نقدية عملية أكثر منها بنائية مذهبية تأملية، ولم تحتل أي موقع قريب من بؤرة تفلسفه حول المنهج وتجديد العلوم.

ووضع ديكارت (١٩٩٦-١٦٥٠) الأخلاق في أعلى تسصنيفه للعلسوم الفلسفية، كفرع من فروع شجرة الفلسفة، مع الطب والميكانيكسا(٣٣). لكنسه استثنى الأخلاق من شكه المنهجي، حتى لا يتذبذب في أفعاله عند ممارسة السشك النظري، وسلّم بالأخلاق والقوانين والعادات السائدة في بلاده، ودعاها "الأخلاق المؤقتة". وتشتمل على ثلاث حكم أو أربع(٣٤)، هي:

#### الحكمة الأولى:

تقوم على الخضوع لقوانين البلاد، وعاداتما، والاحتفاظ بالديانة التي أنعسم الله بما عليه حملي حد تعبيره والتي رُبي فيها منذ طفولته. وأن يتمسك في الأمور الأخرى، بأكثر الآراء اعتدالا، وأقلها إفراطا، مما الفق على الأخل بسه في ميسدان العمل، أعقل الذين كان عليه أن يعيش معهم، فقد تبين له - منذ ذلسك الحسين، الذي بدأ فيه أن لا يقيم وزنا لآرائه الخاصة، رغبة منه في وضعها كليسة موضع الاختبار - أنه ليس في مقدوره أن يعمل خيرًا من الاقتداء بآراء أعقل الناس. لسادا عقد النية على أن يسير في خطى الذين كان عليه أن يعيش بينهم... وقد اختار من بن الآراء المقبولة على السواء، أكثرها اعتدالاً، لأنها الأيسسر دائما للتطبيسة، والأحسن على الأرجح، ما دام الإفراط سينا (٢٥٠).

#### الحكمة الثانية:

تقوم على أن يكون جهد استطاعته، جازما صاهدا في أعماله، وأن يتمسك بأكثر الآراء شكا، بعد أن يكون قد اقترب منها، كما لو كانت مؤكدة للغايسة. مثله في هذا العمل مثل المسافرين.... ينبغي لهم أن يسيروا في جهة واحدة<sup>(٢٦</sup>).

٣٦- المرجع السابق، ص٨٢.

<sup>33 -</sup> Cottingham, J., A Descartes Dictionary, , Oxford, Blackwell, 1994. p129. ۳۴ - التردد بين اعتبارهم ثلاثا أو اربعا من ديكارت نفسه. ۳۵ - ديكارت، مقال عن المنهج، ترجة د.محمود عمد الحضيري، القاهرة، مميركو للطباعة والنشر، ١٩٨٥. ص ٨٦.

#### الحكمة الثالثة:

أن يغالب نفسه، دائما، لا أن يغالب الحظ؛ ولذا عليّه أن يغير من رغباته، لا أن يغير نظام الكون. وإجمالا، عليّه أن يعود الاعتقاد أنه لا شيء في متناول قدراتنا أما سوى أفكارنا؛ فنحن عاجزون كل العجز عن أن نحقق ما لا نقدر عليه مسن الأشياء الخارجية بعد أن نبذل خير ما في طاقتنا. وقد بدا له أن هذا وحده كساف ليصده عن أن يويد في المستقبل شيئا لا يمكنه الحصول عليه. كما أنه كافٍ ليجعله راضيا بما هو فيه (٢٧٧).

#### الحكمة الرابعة:

والمؤقت في هذه الأخلاق "ليس بحال من الأحوال تلك القواعد؛ فلــــوف نلتقيها ثانية كما هي عندما يتطرق ديكارت، بعد إنجازه بناء نظريته في المتافيزيقا وفي الفيزيقا، إلى المسائل الحلقية، بحسب الترتيب نفسه في رسائله إلى الأمسيرة إليزابيث، وفي مراسلاته مع شانو، وفي مقالاته عن الانفعالات؛ فحقيقة تللك القواعد تبقى مستقلة عن الشك أو اليقين على صعيد النظر العقلي..."(٣٩).

٣٧- المرجع السابق، ص ٨٣.

٣٨- المرجع السابق، ص ٨٤-٨٥.

٣٩- اميل برهيه، القرن السابع عشر، ترجمة جورج طرابيشي، بيروت، دار الطليعة، ١٩٨٣، ص ١٢٥.

إن الأخلاق النهائية عنده لم تتجاوز الأخلاق المؤقتة إلا في مستوى التــنظيم الفلسفي؛ فهي أخلاق عملية لا تتجاوز قواعد الأخلاق المؤقتة، وتقهم علي السيطرة على الانفعالات والتحكم في الأهواء من أجل الوصول إلى السعادة، ففي رسالة له إلى الأميرة إليزابيث عام ١٦٤٥م أوضح ضرورة استخدام عقولنا دائماً، قدر المستطاع، وأن نعرف ما يجب عمله أو الامتناع عنه، في كل أحب ال الحياة. كما يجب أن نعقد النيّة الثابتة على إنجاز كل ما ينصحنا العقل به، فلا نميل الطريق على ضوء العقل، كون الخيرات التي تتجاوزنا ليست في متناول يدنا. إذن يجب أن لا نفكر بما ولا نرغب فيها. كما زادها توضيحا في "رسالة في انفعالات النفس" التي يحلل فيها الانفعالات والأهواء والعواطف من أجل فهم طريقة عملها وطبيعتها بهدف تمكن العقل من التحكم فيها للوصول إلى السعادة للفرد. فغاسة الفلسفة هي تحقيق سعادة الإنسان. وتقوم الإرادة بدور جوهري من أجل ترويض الانفعالات وقيادها، فليس الهدف هو اقتلاع الانفعالات، بـل الـتحكم فيهـا، والتحكم أيضا في الغرائز والأهواء. وليس المراد هو القضاء على ملذات الجـــسد، بل الاعتدال، فيها من أجل تحقيق السعادة. ويجب أن تقاس اللذة بمقدار الكمال الذي يولدها. ولذات النفس أعلى من لذات الجسد، والاستخدام العاقل للإرادة هو الذي يولد أكبر لذة. وفي إطار تحليله للانفعالات ميز ديكارت ستة انفعالات أصلية، هي: الإعجاب، والحب، والكره، والرغبة، والفرح، والحزن. وعنها تنبثق جميع الانفعالات والمشاعر والأهواء الأخرى. وهي تزيد على الثلاثين('').

٤ - انظر: ديكارت، رسالة في انفعالات النفس، ترجمة جورج زيناتي، بيروت، دار المنتخب العربي، ٢٠٠٦.

### ﴿ المُسْتَرِكُ بِينِ الْأَدِيَانِ وَالْفُلْسَفَةَ ﴿ ﴿

إذن فديكارت يرجع السلوكيات الأخلاقية إلى مسألة الإرادة العازمة على ان تبقى متيقظة حرة فالأمر، إذن، من الوجهة الأخلاقية يتعلق بإرادة الاختيار، لكونما عنصر أساسي في بنية العقل، والإنسان نفسه. وهذا ما نجده جليا في حديث ديكارت عن دلالة ووظيفة العقل باعتباره وعيا. فإذا كان العقل هو أعدل قسسمة بين الناس، فلكون الفرد يعي ذاته كفرد، وينظسر إلى ذاته كمسصدر لأفعالم وسلوكياته. ولم يأت ديكارت بجديد في فلسفة الأخلاق؛ فالامتثالية الاجتماعية، والثبات في الإرادة، والاعتدال في الرغبات، "التي لا يعسر علينا إطلاقا أن نهندي إلى أصولها في وثنية العصور اليونانية – الرومانية القديمة، كانت هي القواعد عينها التي أقر الكاتبون الأخلاقيون، من أمثال دوفير ومونتاني وشارون، باستقلالها عسن تصادم الآراء النظرية وتنازعها "(۱۰).

ورغم البداية الهزيلة لفلسفة الأخلاق في مطلع الفلسفة الحديثة مع بيكون وديكارت، فإنها شهدت زخما كبيرا، مع فلاسفة محدثين آخرين، إلى درجة يمكن القول معها أن أثرى عهد لفلسفة الأخلاق الغربية، كان في القسرون ١٧ - ١٨ - ١٠ مداهب أخلاقية متكاملة ومتنوعة تنوعا بالغا، بصرف النظر عن مدى صوابحا أو خطأها. وبطبيعة الحال يتعسر في بحث واحد، تعقب كل فلسنفات الأخسلاق في العصور الحديثة، ومن ثم نكتفي بالإشارة إلى الانتقادات الموجهة إلى أهها على ضوء الفكرة المفتاحية لهذا البحث، أعنى مفهوم الحد الأخلاقي الأدنى.

في القرن السابع عشر ظهرت فلسفة الأخسلاق عنسد هسوبز (١٥٨٨-١٦٢٧٩م)، وهي أخلاق فردية تكرس الانشقاق بعيدا عن أرضية مشتركة يمكسن

٤١ – اميل برهيه، القرن السابع عشر ، ص ١٢٥.

أن تلتقي عندها الإنسانية حول حد أخلاقي أدنى. فقد فسر هوبز الطبيعة الإنسانية تفسيرا شريرا، واعتبر الإنسان ذئبا لأخيه الإنسان، كما فسر كل أفعسال الخسير تفسيرا أنانيا يقوم على حب الذات<sup>(٤٢)</sup>. إنها أخلاق مادية أنانية مفرطة، تدور على اللذة والألم الجسمي، ولا ترى من الأخلاق الإنسانية إلا أخلاق المصالح الشخصية.

وبين القرنين السابع عشر والثامن عشر ظهرت أخلاق الحاسة الخلقية، وقال بها شافتسبرى Shaftesbury (١٦٧١-١٦٧١م)، الفيلسوف البريطاني، في كتابه: "بحث عن الفيضيلة والثبواب Inquiry Concerning Virtue And Merit"(١٦٩٩)، وكتاب "الأخلاقيون"(١٧٠٩). وقد تأثر به هتشيسون. وقد هاجم شافتسبرى فلسفة الأخلاق عند هوبز التي تفسر الأفعال الخيرة تفسيرا أنانيا ذاتيا. ورفض هو وغيره من أنصار الحاسة الخلقية Moral Sense اعتبار الدين أو القانون أو المجتمع مقياسا للأخلاق، وقالوا إن المقياس الحق هو حاسة خلقية باطنية يفرق الانسان بواسطتها بين الخبر والشرفي ذاهما، بصرف النظر عين الجيزاء المترتب على الفعل من لذة ومنفعة أو ألم وضور. والحاسة الخلقية فطرية غير متعلمة أو مكتسبة، خلق الله الإنسان مزودا بها، وهي تجعل الإنسان يحب الفضائل لذاتمًا. وإذا كانت الحواس الخمس حواسا جسمية، فالحاسة الخلقية وجدانية باطنية معنوية. وهي حاسة مستقلة بذاها، غيز بن الخير والشر غييزا مباشرا وتلقائيا دون أي استدلال، أي ألها حسب التعبير الفلسفى "حدسية". وهي حاسة يمكن تنميتها أو إضعافها. وهي تدفع الإنسان لفعل الخير وتجنب الشر بصرف النظر عن الجزاء الخارجي مثل اللذة أو العقاب أو المنفعة، فالجزاء الحق هو الجزاء الداخلي؛ وهـــو

<sup>42-</sup> L.T. Hobhouse, Morals in Evolution, London, Chapman and Hall, Ltd., 1908. p. 211.

الرضا أو التأنيب الذاتين. وقام شافتسبرى بالتمييز بين الدوافع الطبيعية الحسيرة والدوافع الذاتية الفردية والدوافع غير الطبيعية الشريرة<sup>(47)</sup>.

ولم تتمكن أخلاق الحاسة الحلقية من الوصول إلى الحد الأدني الأخلاقي، فأقل ما يقال فيها ألها وجدانية، والوجداني نسبى متغير، وليس مطلقا ثابتا، ومن ثم لا يوصل إلى مبادئ عامة وكلية يمكن أن يلتقي عليها الجميع. وعليه فالحاسسة الحلقيسة لا تسصلح أساسا للأخلاق. ورفضها للجزاءات الدينية، غير واقعي؛ فهسي في رأينسا ذات قسوة إلزامية للإنسان المؤمن على فعل الخير أكثر من غيرها ثم إن القانون والمجتمع لهما دور في تحقيق الإلزام، أي نعم إن دورهما ليس كافيا لكنه مؤثر.

وغمة مذهب أخلاقي رفض ما ذهب إليه مذهب الحاسة الخلقية، هو مسلهب أخلاق الضمير الداخلي. وأهم أخلاق الضمير الداخلي. وأهم من الضمير الداخلي. وأهم من قال من الفلاسفة بالضمير كمنبع ومقياس للأخلاق بتلسر ١٩٩٧)، وهو فيلسوف وأسقف بريطاني، اعتبر الضمير ملكة فطرية عنسد كسل الناس توجهم وتدفعهم تلقائيا إلى فعل الخير، بدون استدلال برهاني<sup>(13)</sup>. فالضمير "قوة حدسية عقلية دراكة، متميزة عن غيرها من قوى النفس، وقيمن على أهواء الإنسان ودوافعه وشهواته ونوازعه، وإن كانت أحكامها لا تقوم على اسستدلال منطقي أو تفكير نظري معقد، وكانت تؤدى وظيفتها تلقائيا من غسير حاجسة إلى خبرة حسية أو تأمل استدلالي "(19).

<sup>27-</sup> د.توفيق الطويل، الفلسفة الحلقية، القاهرة، دار الثقافة، ١٩٧٩. ص ١٧٠ وما بعدها. ود.عادل العوا، المذاهب الإعلاقية. دمشق، مطبعة الجامعة السورية، ١٩٥٨. ص ٣٥٩ وما بعدها.

<sup>44-</sup> L.T. Hobhouse, Morals in Evolution, p. 211.

<sup>20 -</sup> د.توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية، ص ١٩٣.

وغنى عن البيان أن القول بالضمير كمنيع ومقياس للأخلاق هو رأي كيير من الناس في كل زمان ومكان. ومع هذا، ورغم أهمية الضمير وقوته الأخلاقية، إلا أنه لا يصلح وحده لقيام أخلاق الحد الأدنى؛ لأنه متغير نسبي، يختلف باختلاف الأشخاص، وقد يزيد وقد ينقص من فرد إلى آخر. ثم إن كثيرا مسن الأفعال لا يمكن التمييز فيها بين الخير والشر عن طريق الضمير بسهولة، تبعا لتعقد واختلاف الظروف؛ ومن ثم فالضمير بحاجة إلى مساندة العقل المنطقي، والدين الخالص.

وقد انتقد بعض الفلاسفة المحدثين الأخلاق الدينية مثل هيوم وكنت ونيتشه وغيرهم. ومن ثم قضوا على إمكانية تحديد "حد أخلاقي أدبي" يمكن أن تلتقسي حوله الفلسفة مع الدين. وقد قال هيوم بأن النفعة هي معيار الحكه الأخلاقي، وخلط بين العبادة الحق في الدين والتي تقيم علاقة فعالة بين الإنسان والله فتمـــده بدافع أخلاقي لممارسة الفضيلة، وبين العبادة المزيفة التي يمارسها المراءون، أو التي يمارسها الذين يخدعون أنفسهم ويظنون ألهم يسترضون الله تعسالي بسأداء بعسض الطقوس ثم يعيثون في الأرض فسادا؛ فيغشون وينهبون ويرتبشون ويكتمون الشهادة ويظلمون الأبرياء! ومشكلة هيوم أنه يظن أن العبادات كلها من النوع الثاني: ربما لأنه لم يستشعر تجربة وخبرة النوع الأول، أو لأن بيئته المحيطــة كـــان يسيط عليها النوع الثابي. ولذا يرى أن العبادات الدينية ينتج عنها برودة وخول للقلب، وتؤدي -كما سبق القول- إلى شيوع عادة النفاق والرياء وسيادة مبدأ الغدر والزيف (٤٦). ويوجه هيوم نقدا عنيفا للطقوس والسشعائر فيقسول: "يعتقسد بشكل عام أن الثناء على الإله لا يعدو أن يكون طقوسا عديمة الشأن أو دروشــة

<sup>46-</sup>Hume, Dialogues Concerning Natural Religion, London, The Fontana Library, 1971, pp. 198.

أو تصديقا غيبيا شديدا، ولسنا بحاجة للرجوع إلى العصور الغابرة أو للذهاب إلى مناطق بعيدة لكى نتعرف على نماذج لهذا الانتكاس"<sup>(٤٧)</sup>.

وانتقد كنت أخلاق الدين الوضعي اللاهوبي عندما تحول إلى سلطة ومؤسسة وأصبح تاريخيا وضعيا (بالمعني الهيجلي) يركز على الطقوس والشعائر أكثب مما يركز على نقاء الضمير والفضيلة واتساق الظاهر والباطن، ويركز على الـشكلي والسلطوي والقهري أكثر مما يركز على الجوهري والعقلي والذابي. ويبدو أن هذا -من وجهة نظري- قدر كل دين، عندما ينسسي أتباعه في عصور الانحالل والتراجع الطبيعة الأصلية والمقصد الحقيقي له. ولا شك أن السلطة الكهنوتيـــة أو المؤسسة الدينية تبعد عن الدين العقلي المحض عندما تجعل الأولوية للعبادات والفروض والطقوس والشعائر والمناسك على الفضيلة الأخلاقية النابعية مين التشريع اللابق للعقل المحض، وبهذا الانعكاس للأولوية تقيد الحرية الإنسسانية مؤسساً على الأخلاق. ويؤدى انعكاس الأولويات هذا إلى مسا يسسميه كنست بالعبادة الزائفة التي تسعى لنوال اللطف الإلهي بطرق لا علاقة لها بالفضيلة الأخلاقية، لألها تقوم على الالتزام الشكلي الصوري، وعلى الطقوس والشعائر التي لا تتجاوز دائرة الحركة الجسمية. وهكذا نرى أن الدين العقلي عند كنت في جوهره عمل بالقانون الأخلاقي، إذ إن السلوك الأخلاقي النابع من أداء الواجب الذي شرعه العقل لذاته بذاته هو العبادة الحقيقة؛ فالأخلاق عند كنت هي أخلاق الواجب، وهي أخلاق أراد كنت أن تكون علما دقيقًا، ومن ثم تميزت بالــصرامة

<sup>47 -</sup> Ibid., pp. 196-8.

قارن: الترجمة العربية للدكتور محمد لتحي الشنيطي، القاهرة، مكتبة القاهرة الحديثة، ١٩٥٦، ص٥٩١.

التي تنوء بما الطبيعة الإنسانية غالبا؛ وهنا يكمن السر في عدم نجاحها! فهي أخلاق الحد الأقصى، ومن ثم لا مجال للحديث فيها عن حد أدين أخلاقي.

وفي مقابل أخلاق الواجب نجد أخلاق المنفعة العامة التي تعسد مسن أكسر فلسفات الأخلاق تأثيرا في العصور الحديثة، رغم الثغرات الكبرى التي وقع فيها! وهذا علامة على نفعية إنسان عصر الحداثة. وتقوم الأخلاق عند جيريمسى بنسام (٣٢) - ١٨٧٣ – ١٨٧٦)، ثم جون سستيوارت مسل (١٨٠٦ – ١٨٧٣م) (٣٢)، على مبدأ سعادة الأعظسم The Greatest Happiness Principle ، أي المنفعة العامة، والمقصود كما أكبر للدة لأكبر عدد من الناس.

ولا تصلح المنفعة لقيام أخلاق الحد الأدبئ، لأن بنتام سعى إلى التغلب على الأنانية المتوتبة على المنفعة، فقال بالمنفعة العامة؛ لكنه عاد فرفض الإينار وتضحية الفرد من أجل الآخرين.

ورغم سعى بنتام إلى تحويل علم الأخلاق Ethics إلى علم دقيق؛ فإنهسا لا تزال تنطوي على عدم دقة وغموض، وهذا سبب آخر لعدم صلاحيتها لقيسام أخلاق الحد الأدن المشتركة التي تستلزم الوضوح والتحديد.

والأساس الذي يتم بناء عليه تحويل الأخلاق إلى علم دقيق هسو القياس الكمي الرقمي لمقدار اللذة أو الألم، أي "حساب اللذات". وقدم بنتام سبعة معايير لقياس اللذة هي: الشدة Intensity. لمعرفة درجة قوة أو ضعف اللذة. والديمومة ..Duration. لمعرفة زمن استمرار تحقق اللذة. والقينية Certainty.. فاللسلة المؤكدة أفسضل مسن اللسذة المحتملية. والقسرب Propinquity .. أو البعسد

Richard t. De George, Business Ethics. 2nd ed., New York, Macmillan, 1986. PP. 47-8.

Remoteness. فكلما كانت اللذة أقرب في التحقق كانت أفضل. والخسوبة Fertility. فاللذة التي تنتج لذات أخرى أفضل من الللذة العقيم الستي لا تنستج عنها لذة جديدة. والصفاء أو النقاء Purity. فاللذة الصافية أفضل من اللسذة التي تشتمل على ألم. والامتداد Extent. لمعرفة مقدار امتداد وتحقيسق اللسذة بالنسبة لعدد الناس، فكلما شملت أكبر عدد كانت أفصل؛ إذ الهدف تحقيسق السعادة للجميع (٤٠١).

ويظن بنتام أن هده المقايس السبعة تعطي لكل لذة درجة للمفاضلة بينسها، ومن ثم تتحول الأخلاق لعلم دقيق؛ لأن العلم الدقيق قائم على الحساب الكمسي، مثل علم الكيمياء. ولا شك أن هذا الموقف يغفل الفروق الجوهرية بسين العلسوم الإنسانية والعلوم الطبيعية، كما يغفل الإشكاليات الحقيقية التي تواجه تحول علسم الأخلاق إلى علم له نفس مواصفات العلوم الطبيعية.

وفي القرن التاسع عشر ظهرت نظرية النطور عند دارون (١٨٠٩- ١٨٨٨) التي كان لها تأثير كبير على فلسفة الأخلاق، وظهرت فلسفات أخسلاق متنوعة مع دارون، وسبنسر(١٨٠٩- ١٩٠٣م)، وألكسندر، وهكسلي، ونيتشه. أما دارون فقد رأي أن قانون البقاء للأصلح في مجال البيولوجيا، يصلح لتفسير أخلاق العصور الهمجية، لكنه لا يصلح لتفسير أخلاق عصور الحضارة والمدنية؛ لألها تساعد الضعيف والمريض والمحتاج. ومن هنا فإنه اعتبر الأخلاق الإنسانية غير خاضعة لقانون التطور. وقد سار على لهجه معظم فلاسفة التطور وأكثر الوضعين والكار على المسيحي وإنكار

Bentham, An introduction to Principles of Morals and Legislation, London, Athlone Press, 1970. ch. 4.

مبادئه، ولكنها خانتهم حين أرادوا- مسايرة لمنطقهم- أن يطبقوا قدانون البقداء للأصلح على مجال الأخلاق، فواصلوا إيمائهم بالقيم الخلقية القديمة التي تكبر شأن الدعة والغيرية والمشاركة الوجدانية ونحوها من الفضائل ... وجاء نيتشه فطالب في جرأة بتطبيق نتائج التنازع على البقاء على مجال الأخلاق. وكسان دارون قسد واصل عن غير قصد منه عمل السابقين عليه من رجال الانسسيكلوبيديا السذين قرضوا الأساس اللاهوتي الديني للأخلاق الحديثة، ولكنهم أبقوا علمى الأخسلاق القديمة فلم يتعرضوا لها بسوء، ولهذا أصبحت تفتقر إلى أساس قويم تستند إليه، ومست الحاجة إلى إعادة إقامتها على أساس جديد، فنهض نيتشه بهسده المهمسة وتصدى لإقامتها على أساس بيولوجي، وانتهى بحديد، فنهض نيتشه بهسده المهمسة والكبرياء والأنانية، وأحلها مكان الطيبة والمسكنة وإنكار الذات"( ")

وقد فرق ليتشه بين أخلاق السادة وهي أخلاق القوة، وأخلاق العبيد وهي أخلاق العبد وهي أخلاق العبد وهي أخلاق العجز والحقد الدفين، ويعتبر الأخلاق المسيحية نموذجا لها؛ ومن ثم لقب بعدو المسيح. ودعا إلى أخلاق السادة القائمة على إرادة القرة، ومحمو السضعف والضعفاء والقضاء على أخلاقهم أخلاق العبيد. واعتبر أن مقياس القيم هو إرادة القرة وليس اللذة أو المنفعة.

ولذا فأخلاق نيتشه تكرس القطيعة ليس فقط مع أخلاق الدين، بل مع كل الفلسفات التاريخية، ولذا فهي أخلاق القطيعة، ولا يمكن أن نتحدث عن أي مجال لحد أخلاقي أدن مشترك بينها وبين الأديان والفلسفات.

ولا يمكن تجاوز القرن التاسع عشر دون إشارة إلى الوضعية الاجتماعية التي بدأت مع أوجست كونت الذي دعا إلى دراسة الأخلاق بمنهج علمي اجتمـــاعي

٥- د. توفيق الطويل، الفلسفة الخلقية، ص ٢٣٠.

وضعي، ودعا إلى أخلاق تحقق مصلحة النوع الإنساني، ونبذ الدراسة اللاهوتيسة والميتافيزيقية للأخلاق، واعتبر الأخلاق نسبية متغيرة، ومن ثم ليس فيها أي مجسال ثابت يمكن أن يمثل حدا أخلاقيا أدن يلتقى عليه الجميع.

#### \* غياب المفهوم من الأخلاق الشخصانية حتى الأخلاق التطبيقية:

مع انتهاء عصر الفلسفة الحديثة ونشأة الفلسفة المعاصرة في أواخر القسرن التاسع عشر وبداية القرن العشوين، ظهرت انحناءات جديدة إلى المواضيع القديمة وانتباه متزايد إلى تطبيق الأخلاق على المشاكل العملية. وتمت مناقسشة الأسسئلة الرئيسية في إطار ما بعد الأخلاق Metaethics، والأخلاق المهارية Applied Ethics، والأخلاق التطبيقية Applied Ethics.

وقد ظهرت فلسفات جديدة، منها الشخصانية، التي تؤكد على القيمة المطلقة للشخص وأنه الوحدة الأساسية في تأسيس القيمة، لا سيما في "الشخصانية الأخلاقية" (٥٠). والمهمة الاجتماعية الرئيسية عندها ليست تغير العالم، وإغا تغير الفرد، أي دعم كماله الأخلاقي الذاتي الروحي. والأخلاق عند شارل رنوفيه (١٨١٥ – ١٨١٥) مؤسس "الشخصانية" الفرنسية علم مستقل، وغير مؤسس على الدين ولا على "ما بعد الطبيعة". وهذا غير تمكن إذا استحضرنا فلسفة كنست، أو الدين؛ لأن الإزام الأخلاقي لا يمكن أن ينشأ عند الإنسان إلا إذا علم أن هنساك مسشرعا كليسا يشرع الأخلاق، ويجازي على فعلها بعدالة، والقانون لا يمكني لإلزام الإنسان بسالخير

<sup>51-</sup> Thomas E. Wren, "Personalism", in Academic American Encyclopedia, New Jersey, Arete, 1980.vol.15,p.188.

وتجنب الشر؛ لأن القانون يمكن التحايل عليه، كما أن المجتمع لا يمكنه إلزام الإنـــسان؛ لأن بإمكان الأشرار أن يفعلوا ما يريدون بعيدا عن أعين المجتمع. أما الله سبحانه فـــلا يمكن التحايل عليه، ولا يمكن فعل أي شيء بعيدا عن علمه.. وهــو وحــده الــذي يستطيع تطبيق العدالة المطلقة. وهو وحده الذي يمكنه المطابقة التامسة بسين الفسضيلة والسعادة في الآخرة؛ بمعنى جعل الأخيار سعداء والأشرار تعساء، وهذا أمر ضمروري لقيام الأخلاق. ذلك لأنه بدون وجود الله وبدون تحقيق العدالة لا معنى لقيام الأخلاق. وإذا لم يكن الله موجودا فكل شيء مباح. إذن فالله ضروري من أجل قيام الأخسلاق كما قال كنت. ومن ثم لابد من تأسيس الأخلاق على وجود الله . وهذا ما لم يدركـــه رنوفييه في شخصانيته. ومن ناحية أخرى، فإن العقل كأساس للأخلاق يمكنه أن يعرف الخير والشر، كما يمكنه الوصول إلى تحديد الواجبات الأخلاقية . لكن العقل لا يمكنه إلزام الإرادة الإنسانية بفعل الخير وتجنب الشر في كثير من الأحيان التي تتغلب فيهــــا المصلحة والهوى. ولا شك أن فلسفة تستبعد الدين والمتافيزيقا منذ البداية، لا تصلح لتقديم حد أخلاقي أدبي.

وقد فشلت الفلسفة الوجودية Existentialism ليس فقط في الوصول إلى حد أدين أخلاقي، بل في تكوين فلسفة أخلاقية بعامة. فقسد جعلست الفلسسفة الوجودية الوجودية الوجود الإنساني هو الموضوع الرئيسسي للفلسسفة. وذهبست إلى أن "الإنسان يصنع نفسه Man Makes Himself" والرئيسان يصنع نفسه ألت قسدر إلهسي

<sup>52-</sup>Robert C. Solomon, Introducing Philosophy, New York: Harcourt Brace College Publishers, 6 Edition, 1997. P. 589.

لكن رغم أن الإنسان حر، فإن حريته مقيدة بعقبات وحسواجز متعسددة، والوجود الإنساني يتأرجح دائمًا بين الحرية والضرورة. لكن في كل الأحوال يصنع الإنسان كينونته باختياره لنوع أخلاقه، وهو يختار لنفسه متأثرا بـــالآخرين. وقـــد رفض سارتر أخلاق كنت لألها مجردة وشكلية، ودعا للأخلاق الحية، وقال بــان الإنسان مسئول عن أفعاله، "فإذا كان الوجود يسبق حقيقة الجهوه فالانسسان مسئول عما هو كائن. فأول ما تسعى إليه الوجودية هي أن تضع الإنسان بوجـــه حقيقته، وأن تحمله بالتالي المسئولية الكاملة لوجوده"(a). وأنه يختار نفسه باختياره لجميع الناس، وأنه لا وجود لأية أخلاق شاملة، ولا وجود لمعيار مثالى ذهبي يمكن أن يخضع له الفعل الخلقي، ويقول ماذا ينبغي أن نفعل أو لا نفعل؛ وإذا كان المعيار المثالي الذهبي لا وجود له فكيف يمكن الوصول إلى حد أخلاقي أدبي، فهذا الحسد هو المعيار الذي يمثل قاسمًا مشتركًا يمكن أن يلتقي حوله المختلفون. والله غـــير موجود عند سارتر، و"إذا كان الله غير موجود، فإننا لا نجد أمامنا قيمـــا تـــــير تصرفاتنا وتجعلها شرعية". ومن ثم فالإنسان مضطر أن يخلق قانونه لنفسه بنفسسه؛ وهو الذي يختار أخلاقه(٥٦). ولذا فهو مسئول عن أفعاله ويتحمل آثارها. ويرفض

٥٣- صارتر، الوجودية مذهب إنساني، ترجمة د.كمال الحج، بيروت، منشورات مكتبة الحياة، ١٩٨٣. ص14. و دعيد الوهاب جعفر، النيوية والوجودية، الإسكندرية، دار الموقة الجامعية، بعون تاريخ، ص ١٩٧٩.

<sup>54-</sup> Struhl P. R. & Struhl Karsten J., Philosophy Now, New York, Random House, 1972, P.33.

٥٥- سارتر، الوجودية مذهب إنساني، ص١٥-٢٦.

٥٦- انظر: المرجع السابق، ص٧٩ وما بعدها.

سارتر وجود قيم سابقة، ويماثل بين الإبداع في الفن والحرية في الأخلاق؛ حيست "نجد أنفسنا في الأخلاق في الموقف الإبداعي عينه لأننا لا نستطيع أن نقرر قبليسا ماذا ينبغي للفرد أن يفعل"(٥٧)! ولهذا لا يمكن قيام أخلاق وجودية؛ وإذا كسان الموقف الأخلاقي موقفا فرديا إبداعيا؛ فلا مجال لحد أخلاقي أدن قبلي وثابت.

ومثلما لا يمكن قيام أخلاق وجودية، لا يمكن أيضا قيام أخلاق براجماتية، فلا مجال فيها لأصل الفكرة الأخلاقية، وإنما العبرة بما تؤدي إليه. حيست المعسار يكمن حكما يقول جيمس في "النتيجة النهائية The End Result "(^^°). ففي البراجماتية: "نحن الذين نقرر الاعتقاد لأنه يجب عليسا أن نفعل Act في مواقف معينة، ويأتي إثبات معتقدنا عندما نجده يعمل Works" فالإنسان هو السذي يقرر الاعتقاد، وتكمن مسوغات هذا الاعتقاد في النتائج العمليسة المفيسدة السي تترتب عليه، وليس في منشأه أو أصله (^\). هذا هو مسوغ الاعتقاد وأيسضا هسوغ الأخلاق. ومن ثم فهي فلسفة عاجزة عن الوصول إلى حد أدبئ أخلاقي؛ لأن الناس سوف تحتلف في تقويم قيمة النتائج العملية للفعل. وينسمحب على الراجماتية كل نقد ثم توجيهه لأخلاق المنفعة.

ولم تتمكن الفلسفة التحليلية عند جورج إدوارد مور(١٨٧٣-١٩٥٨م)، من تحديد ملامح أخلاق مشتركة، رغم قوله بمبدأ الحس المستمرك Common الذي يجعل الناس بجمعون على أمر من الأمور التي يمكن إدراكها للنساس جميعا بفطرقم وبداهيتهم. وقد نقد فلسفة الأخلاق التقليدية في كتابسه "مبادئ

٥٧ – د.صلاح قنصوه، نظرية القيم في الفكر المعاصر، بيروت، دار التنوير، ١٩٨٤، ط٢، ص ١٧٢.

<sup>58-</sup> William James, The Will to Believe and other essay in popular philosophy, New York, Dover Publication, 1956., p.17.

<sup>59 -</sup> H. D., Lewis, Philosophy of Religion. London, Warwick Lane, 1975. p. 239.

<sup>60 -</sup> William James, The Will to Believe, p. 17.

الأحلاق"؛ واعتبر أن علم الأخلاق وقع في كثير من الصعوبات نتيجة عدم تحريسه الدقة في وضع الأسئلة؛ فالفلاسفة يضعون الإجابات دون معرفة السؤال بدقة. و وذهب مور إلى أن الخير والشر مفهومان غير قابلين للتحديد. وأصبح علم الأخلاق عند مور مجرد تحليل للآراء والقضايا الخلقية عن طريق تفكيك العبارات والألفاظ اللغوية المركبة(التي يستخدمها الفلاسفة أو العلماء أو الناس في حياتم للتعبير عن الأفكار والمفاهيم) إلى عناصرها ووحداها الجزئية البسيطة. وهدا التحليل للغة إنما هو تههيد لتحليل المفاهيم والقضايا الفلسفية. لكن لا تحتم الفلسفة التحليلة بالبحث في الأخلاق المعاريسة، ولا حتى بجاحث الفلسفة التعليليون في التقليدية، إنما هي ضرب من العلاج اللغوي. ويستخدم الفلاسفة التحليليون في التقليدية، والسيمانطيقا(١١) الفلسفية (٢٠٠٠)

أما الوضعيون الجدد فقسد ظهسر معهسم مفهسوم "مسا بعسد الأخسلاق Metaethics" الذي يعنى بالتحليل المنطقي اللغوي للعبارات والقضايا الأخلاقية، ومدى صدقها، أي أنه يهتم بدراسة لغة الأخلاق، وليس بدراسة الحياة الخلقية، ولا بالنظريات الأخلاقية الجوهرية أو الأحكام الأخلاقية، لكن بسالأحرى قستم بالأسئلة حول طبيعة هذه النظريات والأحكام وبيان بنيتها وتكوينها... وتحولست الفلسفة مع الوضعية المنطقية إلى تحليل منطقي لغوى لمناهج العلسوم وقسضاياها. وهكذا نرى ألها ليست معنية لا بالدراسة الوصفية للأخلاق الواقعية في المجتمعات،

٩٦- السيمانطيقا علم دلالات الألفاظ وتطورها. ويقوم في أساسه على بحث العلاقة بين حروف الكلمة ودلالتها. ومدار البحث فيه: هل تدل حروف الكلمة بلفظها على شيء من معناها.

٦٢- برتر الله رسل، حكمة الغرب، الكويت، عالم المعرفة، ١٩٨٣. م ٢/ص١٠٠.

Charlesworth, Philosophy and Linguistic Analysis, Pattsburg, Duguese University, 1959.p. 3.

#### 💠 المشترك بين الأديان والظمطة 💠

ولا بالدراسة المعارية التي تبحث في الأخلاق المثالية الينبغية (أي السبق ينبغسي أن تكون). ومن ثم فالوضعية المنطقية تقوم بتحليل العبارات الأخلاقية تحليلا منطقيسا؛ اعتقادا منها أن دور الفلسفة يجب أن يقتصر على التحليل اللغسوي المنطقسي للعبارات العلمية، إذا أرادت أن تتجنب جميع المشكلات الفلسفية التي نتجت عن استخدام الفلاسفة الفضفاض وغير الدقيق للغة. وهكذا لم تقدم الوضعية حسلا للمشكلات الأخلاقية لألها تجنبها أحيانا، واعتقدت ألها مشكلات لا معنى لها في الحرحه الإنسان: ما الذي يجب علمي أن أخوى. و لم تجب على أهم سؤال يطرحه الإنسان: ما الذي يجب علمي أن أفعله، ولماذا؟ ومن هنا فلا مجال في الوضعية المنطقية لمعيار أخلاقي أدبى مشترك.

فضلا عن أن الوضعين المناطقة قد وقعوا في نتائج خاطئة عنسدها درسسوا الأخلاق، وظنوا أن الخير والشر ليسا مفاهيم؛ لأنه لا يمكن لمسهما أو مشاهدةهما بوصفهما صفات ماثلة في الظواهر! فالوضعية المنطقية تسرفض المعاني العقلية الفطرية وكل ما يجاوز الحس والتجربة المباشرة، ولا تقبل العقائد ولا القضايا ولا المعاني فوق الطبيعية لأنما غير خاضعة لمبدأ التحقق، وهي منطقية لأفحا تسستخدم التحليل المنطقي للغة، وتعتمد على المنطق الرياضي، لمعرفة العبارات ذات المعسني، والعبارات القي لا تحمل معنى، مجدف استبعاد المعارف غير الوضعية (١٣٠).

ولذا "فقد ذهب كل من كارناب واير مثلا إلى أن ما يؤخذ عادة على أفسا قضايا أخلاقية، ليست في حقيقتها قضايا على الإطلاق. فالقول بأن "السرقة خطأ أو شر" مثلا، يرى الوضعيون الجدد ألها لا تشكل قضية تجريبية عن السرقة، كما

۲۲ – انظر:

Simon, Waiter M., European Positivism in the Nineteenth Century, 1963; repr. 1972. p. 125.

أنها لا تربط السرقة بنوع من المجال الترنسندنتالي أو المتعالي. فالقول بأن "السرقة خطأ أو شر"، إما أنه يكون معبرا عن مشاعرنا تجاه السرقة، أي مسشاعرنا بعدم الموافقة، أو –بدلا من ذلك– (وآراء الوضعيين تختلف في هذا الصدد)، هو محاولة لود الآخرين عن السرقة، وهو في كلتا الحالتين لا ينقل إلينا خبرا جديدا" (١٤٠).

فهم لا يعتبرون الخبر والشر مفهومين، بل مجرد شبه مفهومين؛ إذ إلهما ليسا من الصفات الملموسة في الظواهر، ولا يمكن إدراكهما إدراكا حسيا. وينتهي آيــر وكارناب (ومعهم ريشنباخ من جمعية الفلسفة العلمية ببرلين وهـو قريـب مـن الوضعية المنطقية) إلى الترعة الانفعالية التي ترى أن الأحكام الأخلاقية تعبير عــن الانفعال، ولا تقدم وصفا للواقع، وهي تحكمية، أي تعسفية غير قابلة للبرهان(٥٠). وفي الواقع أن الوضعيين الجدد لم يدركوا أن مفاهيم الخير والشر صفات للأفعال الإنسانية وليست صفات للظواهر. والخير والشر يحدثان في العالم نتيجه حريسة الارادة الإنسانية، كما أهما آثار للأفعال الإنسانية. وبدون هذا الاعتقاد بأهمسا صفات وآثار للأفعال سوف تتصدع الأخلاق، وهو بالفعل ما تحقق على الأقل في نطاق الكتابات الوضعية الجديدة. وأي عاقل يدرك أن الخبر والسشر مفهو ميان المثول ليس مثولا حسيا مثل مثول الألوان والأحجام والروائح، وإنما مثول مستعين في طبيعة الأفعال من الناحية الاجتماعية وفي آثار الفعل وما يترتب عليه من نتائج.

٢٤ - د.عزمي إسلام ،اتجاهات في الفلسفة المعاصرة، الكويت، وكالة المطبوعات، ط1 ، بدون تاريخ. ص ١٣٧ ١٣٣.

<sup>65-</sup> M. Rosenthal & Yudin, A dictionary of Philosophy, Moscow, Progress Publishers, 1967 . p. 254.

وهذا ما يمكن تبيّسنه بالرؤية العقلية المباشرة أو عن طويق الاستدلال العقلي. ومن ثم فشلت الوضعية المنطقية في الوصول إلى فلسفة للأخلاق بعامة.

تلك كانت أهم تيارات الأخلاق في الفلسفة المعاصرة التي انتقت من عصر الحداثة، لكن الظروف العسيرة التي مرت بالإنسان المعاصر، اعتبرها البعض نتاجا طبيعيا للحداثة، ومن ثم حدثت ثورة عليها قادقا المدرسة التفكيكية، والتفكيكيسة هي لب ما بعد الحداثة Postmodernism، وأبسرز أعلامهسا جساك دريسدا Derrida الفيلسوف اليهودي الفرنسي والمولود في الجزائر سنة ١٩٣٠ (٢٠٠١.

ولا يمكن الحديث عن نظرية أخلاقية عند التفكيكين؛ فهي مدرسة تقسويض ونقد وتفكيك وزعزعة للفكر الغربي والإنساني الذي يقوم على مفهوم "المركسز النابت للفكر" مثل الحقيقة أو الواقع أو الزمن أو فكسرة العلاقسة أو السمبية. فالتفكيكيون عدميون يرفضون ثبات أي "معنى"؛ فكل شيء مشتت ممزق مفكك ليس له معنى وليس له مركز. وما بعد الحداثة هي نوع من التمرد مارسته المدرسة التفكيكية على منجزات الحداثة، نتيجة الأزمة التي وقعت فيها، وأوقعست فيها الإنسان المعاصر مثل الحروب العالمية، والاستعمار، ووصول الجماعات التي تملك وسائل إلى الحكم، وتدمير البيئة واستتراف مواردها، وظهور الحركات المتطرفة، والتناقضات، وزيف "العلامات"، والحداع الإعلامي، إلح(٢٧).

وجاءت ما بعد الحداثة لترفض المذاهب الفكرية التي تدعي امتلاك الحقيقـــة المطلقـــة واليقين والمعنى الأوحد. وفي الوقت الذي رفضت فيه ما بعد الحداثة كل هذا، فإنما لم تقـــدم

<sup>66-</sup> Kevin hart,"Jacques derrida: introduction" in: Graham ward (editor), the postmodernism god, oxford, Blackwell publishers, 1997. p. 159. ۱-۱۷- انظر: د.محمد عنان، "عداع ما بعد اخدالة"، جريدة الأحيار، ۲۰۰۱/۱۲۰.

بديلا مذهبيا يمكن الارتكان إليه، بل قدمت عدم السيقين، ودعست إلى الفرديسة المطلقسة والنسبية المفرطة، وقلب نظام القيم والأخلاق، وفقدان الثقة في العقلانية وكل نظام أخلاقي يدور على معنى أو مركز أو محور ثابت مثل الضمير أو الله أو الواجب، الخ!

وينسحب على التفكيكية كل نقد تم توجيهــه للأخـــلاق السوفـــسطائية والشكية، فهي تحطيم للتمركز حول العقل Logocentricity، وقـــضاء علـــى الفعل والقانون والنظام، وسيادة للامعقول، ووقوع في العدمية التامة التي يستحيل معها وجود حد أدني ثابت للأخلاق أو غيرها!

لكن هذه العدمية والعبية التي جاءت بما التفكيكية لم تحل دون ظهور تبارات جديدة في الدرس الأخلاقي تسعى لمعايير ذهبية تحكم السلوك الإنسساني كحد أدنى بين أهل المهنة الواحدة بعد سقوط كل المعايير على أيدي التفكيكيين، لعل أحدثها تيار الأخلاق التطبيقية Ethics المخالق الملابك قام بتطبيق الأخلاق على المشاكل العملية؛ حيث ظهر اهتمام بالأخلاق المهنية، وأخسلاق الأعمال التجارية Business Ethics، والأحلاق المهنية معنية بالأخلاقيات التي ينبغي أن يليزم بما أهل المهنة Profession، والمهنة تطلق على التخصصات التي تستلزم علما ومهارة ونمارسة وخبرة دقيقة ومتميزة، وذات طابع تخصصي، ومفيدة للآخرين، ومن غير المسور للإنسان العادي أن يتقنها لأنما تتطلب تعلما وتسدريا طويل الأجل، مثل الطب، والمحاماة، والهندسة، والتسدريس، والميكانيكا، الح. والأخلاق المهنية هي مجموعة من المبادئ والقيم والقواعد التي تحدد طبيعة الممارسة المهنية والأخلاقيات التي تحكمها، ويشترط أن تخلف عمن سواها مسن المسادئ والقيم والقواعد التي تحكم أي مواطن عادي أو تحكم العمال غير المتخصصين، وركون بمنابة معايير مهنية مازمة (١٨٠٠).

<sup>68-</sup> Ferrell and Frederick, Business Ethics. Third Edition, New York, Houghton Mifflin Company, 1997. p. 175 F.

#### 💠 الشترك بين الأديان والظامفة 💠

فأعضاء المهنة يقومون بسن المبادئ والقواعد التي تعين طرق الانسضمام إلى دائر قم. وينبغي أن تكون أخلاق المهن ذات معايير فوق المعايير السائدة في المجتمع تضمن الالتزام بين بعضهم البعض من جهة، وتعطيهم فرصة للعمل بمرونة أكثر من الآخرين، وتضع عليهم قيودا أقل من تلك القيود الملزمة للآخرين من جهة أخرى. ذلك أن النقابيين لا يكونون تحت طائلة المراقبة المباشرة في أعمالهم مثلما هو حال الموظفين، ولا يلتزمون بساعات محددة للحضور والانصراف على خلاف الوضيع في الوظائف الحكومية. لكن في مقابل هذه الميزات هناك قواعد للسلوك تفوق تلك المطلوبة من فنات المجتمع الأخرى؛ إذ يجب عليهم الالتزام بمستوى من الانسضباط أكبر من المستوى الذي يخضع له الآخرون من غير المنتمين إلى المهنة، وهو المستوى الذي يصنع للسلوك" الذي تضعه النقابة التي تجمع أعسضاء المهنة في جماعة مهنية واحدة ذاتية التنظيم (١٦).

أما أخلاق الأعمال التجارية فقد نشأت الحاجة إليها من وجسود منساطق اشتباه في بعض السلوكيات أو بتعبير آخر "مناطق رمادية عديدة Many Gray" لا تكفي القوانين للحكم عليها بالصواب أو الخطأ كما لا تكفي قواعد الأخلاق العامة لتقويمها. وتعتني أخلاق الأعمال التجارية بمحاولة حسل التنساقض الذي قد يحدث في كثير من الأحيان بين الالتزامات الأخلاقية ومتطلبات العمسل الفعلية، وتعمل على الوصول لمعادلة توازن بين وجهات النظر المختلفة: الاقتصادية البحتة والأخلاقية والقانونية، والقواعد التي تحكم علاقة صاحب العمل بالعمسال، وعلاقة الشمركة بالمستهلك، إلى غير ذلك من القضايا التي تنشأ باستمرار نتيجسة الطور الاقتصادي.

<sup>69-</sup> Richard t. De George, Business Ethics, p. 58.

### 💠 المشترك بين الأدبان والظمعة

ومن الواضح ألها أخلاق مخصوصة بمجال معين لا بالأخلاق بعامة، ومسن ثم لا تقدم الحد الأدبى الأخلاقي المشترك بين الدين وفلسفة الأخلاق، خاصسة ألها تبحث عن معايير فوق المعايير السائدة في المجتمع، أي ألها أخلاق متمايزة تستلزم —على مستوى معين— انضباطا أكبر من الانضباط الذي يخضع له الآخرون مسن غير المنتمين إلى المهنة أو فئة رجال الأعمال، وتعطيهم في الوقت نفسسه —علسى مستوى آخر — فرصة للعمل بمرونة عندما ترفع من عليهم قيسودا ملزمسة لعامسة المجتمع.

وهكذا لم تنجع فلسفات الحداثة في الوصول إلى حــد أدبي أخلاقــي؛ لأن بعضها كانت مهمومة بمحاولة الوصول إلى الحد الأخلاقي الأقصى؛ ومن ثم عملت على بناء منظومتها الأخلاقية كمنظومة تصل إلى قمة الهرم الأخلاقي على أنقساض الفلسفات الأخرى، بل وعلى حساب الدين، حيث جاءت ناقضة له بدرجـــة أو أخرى. وبعضها وقعت في الامتثالية الاجتماعية والسياسية، ومن ثم فهي أخلاقيات نسبية إقليمية فقط، مثل الأخلاق المؤقتة أو حتى النهائية عند ديكارت. وبعسضها الأقصى الذي لا يصلح لعامة الناس، ومن ثم لا مجال للحديث فيها عن حد أدنى أخلاقي، مثل فلسفة كنت. في حين استغرقت فلسفات أخرى في تحليل الآراء والقصايا الخلقية عن طريق تفكيك العبارات والألفاظ اللغوية المركبة، مسل فلسفات مور ورسل وفتجنشتين. أما البعض الآخر من فلسفات الحداثة فلا يمكن أن تقوم معها أية أخلاق معيارية، مثل الوضعية المنطقيسة، والوجوديسة. في حسين أحدثت فلسفات أخرى قطيعة تامة مع فلسفات الأخلاق الأخرى والأديان بعامة، مثل فلسفة نيتشه والفلسفة التفكيكية. وقد تمكنت الأخلاق التطبيقية سواء كانت

أخلاق الأعمال التجارية أو الأخلاق المهنية من الوصسول إلى مواثيـــق أخلاقيـــة مشتركة الطلاقا من معايير معينة تمثل حدا أخلاقيا تلتقي عليه فنة محددة، لكنها – كما قلنا– أخلاق مخصوصة بمجال معين لا بالأخلاق بعامة.

ويظل السؤال مفتوحا: هل يمكن الوصول إلى أخلاق الحد الأدنى المشترك؟



# المبحث الثالث الحد الأدنى الأخلاقى عند الفلاسفة المتأخرين

- \* إمكانية الإجماع الأخلاقي:
- \* الحقوق والمسئوليات بين المفاهيم السائدة وأخلاق الحد الأدنى:
  - \* كيف يمكن تحديد وصياغة أخلاق الحد الأدنى؟

# المبحث الثالث الحد الأدنى الأخلاقى عند الفلاسفة المتأخرين

#### \* إمكانية الإجماع الأخلاقي:

سبق أن وضحنا معنى "الحد الأدن الأخلاقي"، ونظرا لأهمية هذا المفهوم بالنسبة إلى بحثنا، نكرر التأكيد على أن المعنى المقصود هو "النواة الأخلاقية" التي يجمع عليها الناس، ويطلق والزر عليها مبادئ "نحيلة Thin" (۲۰٪). إنها إجماع جوهري علمى قسيم ملزمة ومعايير محددة وسلوكيات أساسية يتم إقرارها من قبل جميسع التيارات علمى اختلاف أيديولوجيتها وكل الأديان على اختلاف عقائدها (۲۰٪).

ويعتقد بعض المفكرين، مثل ماكلنتير A. MacIntyre، وروري R. Rorty و فوكولت A. MacIntyre، وبوبتر R. Bubner، في استحالة وجود إهماع على على الحد الأدن الأخلاقي"، طالما لا يوجد إلا أخلاقيات نسبية إقليمية فقط (<sup>۷۲</sup>)، وبالتسالي يحمون أنفسهم جيدا في الجيتو الأكاديمي الخاص بحم، فضلا عن حصوهم أنفسسهم في بيئاهم الإقليمية، تاركين العالم في مواجهة تحدياته الآنية.

في حين أن البعض الآخر، مثل فسيلش W. Welsch، وليوتسارد .Lyotard يدافعون عن تعددية جلدية في موضة ما بعسد الحداثسة، مسدعين أن الحقيقة والعدل والإنسانية توجد داخل هذا التعدد (٧٣).

<sup>70 -</sup> Walzer, Thick and Thin: Moral Argument at Home and Abroad, p. 4.

<sup>71 -</sup> Ibid.

<sup>72 -</sup> H. Kung, Global Responsibility, London and New York, 1991. pp. 148-9. 73 - Ibid., 144.

بيد أن فريقا ثالثا من الفلاسفة المعاصرين أيضا، مثل H. Kung، يسرى أنه ربما يوجد جانب ما مشترك كامن بين أخلاقيات الجماعات المختلفة في العسالم، وبحاجة للخروج إلى النور، أي توجد معايير أخلاقية لدى الجنس البشري علسى اختلاف الأمم والثقافات والأديان ولكنها بحاجة للكشف عنها.

ومن ثم يمكن أن نتحدث مع والزر وكونج عن معايير الأخلاق المشتركة بين الجنس البشري كله، أي القيم والضوابط والسلوكيات الأخلاقية التي يمكن أن تحكم سلوك البشرية. لكن من جهة أخرى من المعلوم أن الهوة شاسعة، لسيس بين الأمم والثقافات والأديان فحسب، وإنما أيضا بين نظم الحياة والرؤية العلميسة والأنظمة الاقتصادية والأنماط الاجتماعية ومجتمعات الأديان أيضا، الأمر الذي قد يصعب معه التوصل لاتفاق كامل حول خلق واحد، لذلك قد لا يمكن بلسورة إلحاع أخلاقي على معايير الأخلاق بعامة، وإن كان من الممكن بيان الحد المشترك بين البشرية من هذه المعايير الأخلاقية.

ومع ذلك، وبقدر هذا النباين والنفاوت القومي والنقاف والسديني، إلا أن هذا كله يعود للجنس البشري الواحد، وفي أيامنا هذه خاصة حيث شورة الاتصالات تعزز تجربة الجنس البشري كمجتمع واحد يواجه مصيرا واحدا علمي الكرة الأرضية، حتى أن أي تسرب نووي من محطة ما أو ارتكاب خطأ بيولسوجي أو جيني يمكن أن يهدد قارات العالم كلها. وهنا ينور التساؤل: لماذا لا يمكن إيجاد حد أدن من القيم المشتركة بين الجنس البشرية أو حتى أفراد المجتمع الواحد؟

إننا ندين بالفضل لمايكل والزر أستاذ العلوم الاجتماعية في جامعة برنستون الأمريكية، الذي نشر في صدر الثمانينات كتابا هاما بعنـــوان "ميــــادين العدالــــة

<sup>74 -</sup> H. Kung, A global ethics for global politics and economics, p. 93.

تغيد إلى بحث هذه الظاهرة في ثنايا العلاقة مع المشترك الأخلاقي العام. وفي كتاب المجدد الحجه إلى بحث هذه الظاهرة في ثنايا العلاقة مع المشترك الأخلاقي العام. وفي كتاب "سميك ونحيل Thick And Thin"، يشير هذا "التعددي" إلى أنه يمكن استجلاء عنصر العالمية الذي يمثل الحد الأدن المشترك على نحو خاص في الفهم المسرتبط بالصراعات السياسية (٢٠١). ففي عام ١٩٨٩، عام الثورية في أوربا، خرج الشعب إلى شوارع براغ بتشيكو سلوفاكية حاملا لافتات وقد كتب على بعسضها كلمسة "الصدق"، والبعض الآخر كان مكتوبا عليه كلمة" العدالة"، وعبر التليفزيون رأي المشاهدون حول العالم ذلك كله، مع تجاوز الموانع القومية والثقافية والدينية، حيث أدركوا تماما وتلقائيا ماهية القيم والمعايير "العالمية"، أي معايير الحد الأدني المشتركة ابين الجنس البشري، التي يطالب بحا المنظاهرون هناك "محابا" الديكتاتورية الشيوعية المسيطرة آنذاك. وأشار والزر إلى أن مثل هذه المناسبات أوضحت له ولآخرين أنه المسيطرة آنذاك. وأشار والزر إلى أن مثل هذه المناسبات أوضحت له ولآخرين أنه كانت هناك حميمية وتآلف مع قيم الصدق والعدالة بوصفها قيما مشتركة (١٧).

أما بالنسبة إلى قيمة الصدق، فنجد أن مواطني براغ لم يخرجوا إلى الشارع دفاعا عن الأخلاق المثالية أو نظرية التلاحم أو نظرية الإجماع أو حتى نظرية الاتسساق مسع الحقيقة، بل ربما يعارضون في قرارة أنفسهم مثل هذه النظريات الفلسفية، بسل قسد لا يكترثون بما من الأساس. لكن الواقع أن المتظاهرين أرادوا فقط أن يسمعوا تسصر يحات صادقة من زعمائهم السياسيين، وطالبوا بأن يكون بإمكافم تصديق مسا يقسرأون في الصحف وعدم خداعهم والكذب عليهم أكثر من ذلك.

<sup>75 -</sup> M. Walzer, Spheres of Justice: A Defense of Pluralism and Equality, New York, 1983.

<sup>76 -</sup>M. Walzer, Thick and Thin: Moral Argument at Home and Abroad, p. 1.

<sup>77-</sup> M. Walzer, Thick and Thin: Moral Argument at Home and Abroad, p. 2f.

وأما قيمة العدالة، فلم يتظاهر مواطنو براغ دفاعا عسن المسساواة النفعية حسب مبدأ الاختلاف لجون رولز، أو أية نظريات فلسفية على غسرار نظريسات الفضيلة أو التفويض. وإنما خرجوا رافعين هذا الشعار لألهم يريدون ببساطة وضع لماية للاعتقالات التعسفية الظالمة وتطبيق قانون للمساواة والعدل وإيقاف سيطرة وامتيازات نخبة الحزب الحاكم.

ولكن ما الذي يعنيه ذلك كله لقضية أخلاق الحد الأدنى؟ نحن لتعاطف مسع المتظاهرين ونشاركهم مشاعرهم، وإذا ما حدث والدهس الصدق والعدالة تحست الأقدام، فإنه قد ينشأ تبعا لذلك تضامن عالمي يتجاوز الحدود القرمية والثقافية والمطالسب والدينية. وخلافا لهؤلاء الذين يخاصمون الأفكار المتعلقة بالقيم العالمية والمطالسب الأخلاقية المشتركة ويجادلون من أجل الإقليمية أو النسبية، يوضح مايكل والسزر بأسلوب مغاير أن هناك شيئا ما مثل "نواة الأخلاق" التي أشرنا إليها في مطلع هذا المبحث، وهي "الحد الأدبي الأخلاقي".

هذا التناول الواضح لوالزر يميزه عن فلسفتي جون رولز ويورجن هابرماس، رغم أنهما تشاركاه النظرة في أن المبدأ النفعي يظل مبـــدأ منقوصـــا للالتزامـــات المعيارية. وذهبت هاتان الفلسفتان إلى ضرورة أن تكون أية فلسفة أخلاقية قابلـــة للتطبيق ذات بعد عالمي.

من ناحية أولى، وفيما يتعلق بجون رولز فيلسوف جامعـــة هارفــــارد صــــاحب النظرية العدالة a Theory of Justice عام ١٩٧١، فقد رأى أن التطـــور الاجتماعي قد قام على غير اعتبار للعدل الاجتماعي، واســـتنبط ووضـــع قواعــــد أخلاقية من المبادئ العامة للعدالة المفهوم ضمنا ألها الإنصاف Fairness، بــــصرف النظر عن أيّ تصورً للخير. فالثروة-مثلا- ينبغي إعادة توزيعها لمصلحة الأقل غني،

ومع هذا فإن تباين الأنظمة الاقتصادية ضروري لكى يقدم حافزا للأفراد. ويوجـــد مبدآن للعدل هما: الحرية السياسية، والعدالة الاجتماعية. ويبنى جون رولز نظريتـــه على نظرية العقد الاجتماعي كما صاغ مفهومها جون لوك وروسو وكنت. ومسن ثم جدد الاتصال مع المنجز الفلسفي الحديث للعقد الاجتماعي، هذا المنجز الذي كسان قد تم تجاهله. لكن رولز جدد روحه، عندما أكد أن القواعد الشرعيّة السق تسنظم المجتمع وتحدد قواعد النظام الحاكم له ينبغي أن تعتمد على عقد يتمضمن التراضمي الشعبي العام وليس طائفة منه فقط. ومع أن هدف رواز هو ضمان العدالة، لكنــه لا يريد مجو الفروق الحادثة نتيجة تفاوت الجهد أو غيره من الفروق العادلة الطبيعية، وَإِذَا كَانِتَ ثُمَّةً فروق غير عادلة تحدث وتتراكم، فمبدأ العدالة يقصص باستعادة تأكيد تكافئ الفرص، وإقرار سياسة التكافل والتضامن عم ميدا الدعقر اطية. ومن هنا بمكن القول أن نظريته في العدالة ضد الليم الية المتطرفة، لا سيما في شكلها عنسد المدهب النفعي القائم على أن الحرية الفردية الكاملة هي مبدأ وأساس نظام المجتمع. والعدالة عند رولز ليست مساواة مطلقة، بل إنـصاف Fairness. ولــذا يؤيــد الرأسمالية الاقتصادية غير المتوحشة، إنه مع حرية السوق دون احتكار، وبشرط الحد من الآثار السلسة الاجتماعية لاقتصاد السوق. غير أنه تعمد تج يسد العدالسة مسن السياقات والمواقف الملموسة (٧٨)، واعتبر أن وجود فكرة موسعة وممتدة للعدالة ممكن من أجل تطوير مدلول الحق والعدالة والذي يمكن تطبيقه أيضا علم مبادئ ونظم القانون الدولى والعلاقات الدولية(<sup>٧٩)</sup>.

<sup>78 -</sup> J. Rawls, a Theory of Justice, Cambridge/Mass. 1971.

<sup>79 -</sup> J. Rawls, "The Law of Peoples", in S. Shute and S. Hurley (eds.), On Human Rights, New York 1993, pp. 41-82.

والظر التحليل النقدي لنظرية رولز عند:

F. R. Teson, "The Rawlsian Theory of International Law", Ethics and International Affairs 9, 1995, pp. 79-99.

ولا يقوم تصور رولز لمبادئ العدالية على أيّ تيصور للخير تقدمه الأيديولوجيات أو الأديان؛ ومن ثم يرفض تعريف العدالة انطلاق مسن النظرة الخاصة الشاملة للخير التي تقدمها فلسفات الأخلاق أو حتى الأديان، لأن تصورات "الخير" تفصلنا عن بعضنا البعض وتمنعنا، باختلافها وتعدديتها الكسيرة، من الوصول إلى تصور مشرك للعدالة. وفصل "الحق" عن "الخير" ضروري إذا أردنا أن تكون مبادئ العدالة موضع قبول وموافقة مبدئية من الجميع. ويجبب علينا، في نقطة البدء التي اخترنا الانطلاق منها أن نجعل تصوراتنا المتعددة للخير خلف قناع من الجهل. هذا ضروري من وجهة نظره في بداية "اللعبة" التي قررنا أن نقوم به في الوضع "الأصليّ".

إن عدم الرجوع إلى تصور روحي خاص للخبر لازم لكل دولة تريد تحدّيد العدالة من حيث مبادئها في العمل وطريقة معاملة مواطنيها، لأنهب بهسذا سوف تسمح لأفراد يختلفون في مناهج تفكيرهم بالنسبة للمعنى النهائي للوجود والحياة، كما يختلفون على أشياء أخرى كثيرة، بالتجمّع ضمن "جماعة من المواطنين". وهنا يتضح تأثر رولز في تحديده لمبادئ العدالة الأخلاقية بأخلاق كنت العقلانية.

لكن نظرية رولز في العدالة كانت تسبح في الفضاء بعيدة عن الواقع؛ حيث أغفلت الالتزامات والولاءات المرتبطة بالتصورات الخاصة للخير. وهذا ما حاول رولز أن يتلاشاه في دراساته اللاحقة، مثل كتاب "الليبرالية السسياسية Liberalism" المنشور سنة ٩٩٣؛ حيث سعى إلى الحفاظ على أهم مكتسبات كتابه "نظرية العدالة"، مع مراعاة مسألة الحافز والالتزام الوطنيين. السولاء هنا متعلق بـ "قواعد اللعبة" و بـ "التعهد" بعدم تغيرها خلال الشوط، إذا لاحظنا أن النتائج لا تخدم مصالحنا. لكن هذا الولاء الإجرائي مفصولٌ إن جاز التعبر عن

الالتزامات الأشدّ "حرارة"، وذلك بالضبط لتحاشى هيمنة هذا أو ذاك من تلـــك الولاءات "الحارّة" على مجموع الشعب الذي كان رولز، في العام ١٩٧١، قد قرّر ألاّ يحسب له حساباً في تحديد مبادى العدالة التي ينبغي أن تجمع نحت مظلّتها سائر المو اطنين. ولكن ما هي إذن الوسائل المحفّزة التي سيؤمن الفرد انطلاقا منها بمبادئ العدالة والتضحيات الحتميّة التي تنطوي عليها؟ هنا يُظهر حل رولز؛ فليس من الوارد بالنسبة إليه العودة إلى دمج "الحق" و"الخيم"، لسبب واضح وهو أنَّ الحقّ ينبغي أن يكون "واحدا" (هو عينه بالنسبة للجميع)، بينما ثَمَّة تصوّراتٌ "متعددة" للخير في أي مجتمع تعدديّ. مع ذلك، فالذي اكتشفه رواز بعد كتابه "نظريّـة في العدالة" والانتقادات المبرّرة جزئيًا التي تعرّض لها، أنّ العدالة بحاجة إلى تـــصوّرات للخير كي "تستعير" منها مصادر الولاء الخاصة بها. ليس مـن الـوارد بالتأكيـــد استمرار علاقة "طوباوية" بين الولاء الواجب تجاه الجماعات المحدودة وذاك الواجب تجاه الجماعة العلمانيّة، التي تتسع التراضيّا على غرار حقوق الإنـــسان، لتشمل الإنسانيّة جمعاء. غير أنّ رولز يدرك، في المرحلة الثانية من بحثه، أنَّه لا يكفى "اقتطاع" نظريّة العدالة من تصوّرات الخير لتوطيد مجتمــع "علمـــانيّ". إنّ الولاء الإجرائي واهِ للغاية، وهو يقرّ هذا. ولكنّ الولاءات الطوائفيّــة تــــزع إلى الاستقلال الذائيّ، بالإضافة إلى ألها محصورة غالبا بفئة معينة. فالآلهة تغار. يقتــرح رولز نظرية الإجماع عن طريق التقاطع أو الإجماع المتلاخل Overlapping Consensus، للتخلُّص ثما يؤول به الأمر إلى ما يشبه المأزق. إنَّ مبادئ العدالة يجِب أن تتحدد دوما بمعزل عن تصورات الخير، وإلاّ لسادت التبعيّة والخسطوع لإرادة الغير. وعندما يحدث هذا، فالأفراد مدعوون، إن جاز التعبير، إلى "الرجوع" إلى ارتباطاتهم وولاءهم الخاصّة، بُغية العثور فيها على الوسائل المحفّزة التي ســوف

تضفى محتوى "قويا" -إذا كان كلّ شيء على ما يرام- على التزامهم تجاه العدالة وعلى ولائهم الوطني. ومن المفترض أن يجد كلُّ شخص وسط طائفته دوافعَ تبيح له اعتناق مبادئ العدالة. هناك إذن إجماع بين الأفراد- ما داموا يعتنقون المبادئ "العلمانية" نفسها-، ولكن أسباب هذا الإجماع ستكون بالـضرورة متنوّعـة في مجتمع تعدّدي. سوف يكون ثمّة "تقاطع" للالتزامات التي سوف تلتقي في تبنّي مبادئ العدالة اعتباراً من أوضاع محفَّزة مختلفة. وتعود نظريَّة الإجمــاع المتـــداخل Consensus Overlapping، في حقيقة الأمر، إلى طلب المواطنين العشور في تقاليدهم على وسائل ليبراليّة سيتمكنون انطلاقا منها من تبنّي القسيم العلمانيّــة "بقوّة". إنّ الملحد مدعوًّا إلى تأويل خير ما في تراث الفكر الحرّ والترعة الإنــسانية من دون الله، استناداً على سبيل المثال إلى التسامح المتشكَّك لمونتاني، أو إلى مرجع آخر مناسب؛ والمسيحيّ مدعوّ إلى الرجوع إلى شموليّة الرسالة الإلهيّـــة، إلى الـــبرّ بالطريقة نفسها بالنسبة لليهودي والمسلم والبوذيّ... إلخ (^^).

إن هذه النظرية تنطوي على العديد من الإشكاليات، فيما يتعلسق بسالولاء واستبعاد مفهوم الخير، والتحدي الحقيقي هو: كيف يمكن الوصول إلى مفهسوم للخير تنفق الأغلبية على الحد الأدنى منه في إطار العقد الاجتماعي، فالخير موضوع الأخلاق من قديم وإلى الآن. ومع هذا فلا شك أن العدالة الإجرائية خطوة بالغسة الأهمية وضرورية ضرورة قصوى في أخلاق الحد الأدنى المشترك. ونحسن نحتساج العدالة الإجرائية بقوة في بلادنا، لكنها وحدها لا تكفي؛ إذ لابسد مسن تسصور

٨٠- انظر:غي هارشير، العلمانية، ترجة رشا الصباغ وتدقيق د.جال شحيّد، بيروت، منشورات دار المدى والمؤسسة العربية للتحديث الفكرى، ٢٠٠٥.

مشترك للحد الأدنى لمفهوم الخير بين كل التيارات والطوائف، وهو الأمر الذي لا نزال نفتقده بشدة، بل وهو أحد أسباب فشل لهضتنا الحديثة.

مهما يكن من أمر، فمع أن رولز يختلف عن والزر، إلا أنه يظل بسشاركه النظرة في أن المبدأ النفعي يظل مبدأ منقوصا للالتزامات المعيارية، كما قلنا سابقا. وهما محقان تماما في ذلك. كما تحتلف فلسفة والزر عن فلسفة يورجن هابرماس، إلا أنه يظل يشاركه أيضا النظرة في أن المبدأ النفعي يظل مبدأ منقوصا للالتزامات المعيارية، وأن العالمية أساسية لأي فلسفة أخلاقية قابلة للتطبيق.

ويتضح هذا إذا ما عرفنا أن الذات لم تنته عند هابرماس إلى ما انتهت إلى من القطاع وعزلة في فلسفة ديكارت، حيث ذهب إلى أن الذات العاقلـة هـي القاسم المشترك بين الإنسانية على اختلاف مشاربها وأعراقها، وأن طبيعـة هـذا العقل تسمح لها بقدر من الاستقلال والحرية يمكن معـه أن تكتـشف القـوانين الكونية، والتسليم بأن الذات العاقلة هي العنصر المشترك بين كل أفراد الإنسانية يعني التسليم مسبقا أن هناك ذوات عاقلة أخرى، وذلك علـى عكـس الـذات الديكارتية التي ظلت حبيسة نفسها.

على هذا الأساس حاول هابرماس الوصول إلى نمط من المخاطبسة والفعسل الاتصالي والفعل الكلامي ومجتمع الاتصال الذي هو الاستجابة العملية لفلسسفة كونية شأن "أخلاق المخاطبة". وتصر أخلاق المخاطبة، من حيست إفسا كونيسة الطموح، على أن المعيار صالح إذا ما حصل على الموافقة الحرة من جميع الأطراف، على أساس "قوة الحجة الأفضل"، وهي قوة "غير قسرية"، على ما يؤكد هابرماس بما يعني أن الحرية مضمونة للمشاركين. لكن لا يستقيم أمر الحجة الأفسط، ولا

فعل المخاطبة والاتصال، بغير وجود شروط مسبقة يلتزم بها المخاطب، وهسى: المعنى، الحقيقة، الصدق، والصواب الأخلاقي. لكن من جهة أخرى لا يأخذ الفعل الديمقراطي التواصلي أية مشروعية عقلانية بدون أن يكون في سياق خطاب نقدي متحرر من أية قيود سلطوية. فالترعة الأخلاقية تتطلب حياة حرة للإنسسان. وفي هذا تأثر واضح من هابرماس بمقولة المواطنة الديموقراطية، والمعيار الحلقي الكنتي. وللذا يؤكد هابرماس أن قوانين حقوق الإنسان هي المعيار الخلقي الأمثل في نطساق الممارسة العملية. كما يؤكد أن الحداثة التي لا تقوم على أساس حضاري أخلاقي لا قيمة لها على الإطلاق.

وتُتحقق الشرعية المعيارية لـــ"أخلاق المخاطبة" على مجموعة من المبادئ، هي:

أولا: عقلانية الخطاب التي تحتم البحث عن الحجــة الأفـــضل، وبالتـــالي الانفتاح على كل الحجج ذات العلاقة بما.

ثانيا: الشمولية التي تعني الاعتراف المتبادل بين الجميع، كما تعني مـــشاركة كل الأطراف.

فيجب عدم استبعاد أي طرف، لأن هذا من شأنه إضعاف الشرعية المعيارية، ومن ثم يجب الاستماع والإنصات إلى كل الأطراف وكل الحجج. ولسلما يؤكسه هابرماس –وأيضا كارل أوتو آبل– على أهمية الإجماع والحطاب العقلي، إلا أهما يعتقدان بإمكانية تطوير نظم ينبغي تطبيقها دون قيد أو شرط من المجتمع الإنساني للاتصال والنقاش والذي يُفترض استقلال سياقه (١٨٠). إن القواعسد والتفسسيرات

<sup>81 -</sup> J. Habermas, Theory of Communicative Action I-II, Oxford 1986, 1989.

J. Habermas, Moral Consciousness and Communicative Action, Oxford 1990.

J. Habermas, The New Conservatism, Oxford 1990.

J. Habermas, Philosophical Discourse of Modernity, Oxford 1990.

الدينية للمبادئ الأخلاقية، يجب استبدالها من خلال خطاب عقلاني وألعاب اللغـــة الأخلاقية وإلزام بالنقاش غير الملزم.

وفي ضوء الارتباط الواضح بين الأديان والثقافات يبدو السؤال ملحا عمـــا إذا كان يمكن تأسيس أخلاق الحد الأدين التي يمكن أن تكون ملزمة عالميا بمساعدة خطاب عقلايي تجريدي؟

إن والزر، الذي يفكر بشكل مادي في اتجاه مغاير تماما، يـــشارك الـــشكاك Skepticism في عدم الإيمان بأن ألعاب اللغة الأخلاقية أو النقاش غير الملزم لهما نفس القدر من القوة الملزمة التي تمتلكها المعايير الأخلاقية التقليدية والـــتي يمكــن ملاحظة مقدار ما مؤكدا من الاتفاق حولها عالميا. ولا تزال هذه الأخلاق التقليدية فعالة حتى في الجال السياسي العام، رغم إهمال فلاسفة الشك لها بدون وجه حق.

ولكن الشيء المهم هنا هو: ما أهمية التمييز الذي طرحه والزر مـــن أجـــل إجماع أخلاقي؟ إنه بالطبع هام من ناحيتين:

الأولى: إن هناك إمكانية لإجماع أخلاقي فيما يتعلسق بالمسادئ الأخلاقيسة الأساسية" النحيلة" التي تكبل نفسها ببعض المطالب الرئيسية، فقط منسل تلسك المبادئ النحيلة هي التي يمكن توقعها من القوميات والثقافات والأديان الأخسرى وتحظى بالتشجيع عالميا، ولمحن لدينا مطلب يتعلق "بمبادئ أخلاقية خالصة" ربمسا لا يجب التنازل عنه أبدا.

الثانية: إن وجود إجماع لا يعد ضروريا فيما يتعلق بالتمايز الثقافي"المبادئ السميكة"، الذي يحوي بالضرورة عناصر ثقافية خاصة ولا حصر لها (أشكال خاصة للديمقراطية أو حتى لعلم أصول التدريس مثلا). أما في بعض القضايا

الحلافية الملموسة، مثل الإجهاض أو القتل الرحيم، فلا يجب توحيد مشـــل تلـــك المطالب في القوميات والثقافات والأديان المختلفة، فلا يشترط أن يكــــون لــــديها نفس التطبيق الأخلاقي.

ومن الملاحظ أنه في الأمثلة المحلية أو الإقليمية، فإن المبادئ الأخلاقية النحيلة والسميكة تتمازج، غير أن التمييز بينهما ضروري. على سبيل المثال لا يعد ضرب الأطفال مبدأ أخلاقيا أساسيا "مبادئ أخلاقية تحيلة" في النقافات المحتلفة سواء في سان فرنسيسكو أو في سنغافورة، لكن مسألة أن تصبح العقوبات الجسدية تعذيبا للطفل ليست بالطبع سواء في سان فرنسيسكو وسنغافورة، وهنا تسدخل بعسض العناصر التاريخية والمثاقية والسياسية والمدينية إلى اللعبة. ولن يكون الأمر سسوى استعمار ثقافي عند محاولة استعمال العادات الخاصة بسان فرنسيسكو في سنغافورة أو تلك التي لسنغافورة في سان فرنسيسكو. وقل مثل ذلك بالنسسية للسمعودية وتونس، أو بالنسبة لمصر وتركيالهم.

وسواء اتفق المرء مع ما ذهب إليه والزر أم لا، فالمقسصود بتمييزه بسين المبادئ الأخلاقية "النحيلة" و"السميكة"، يعد أمرا مفهوما وواضحا. إن والسزر يؤكد أن"الحد الأدن Minimalism" لا يشير إلى "مبسادئ أخلاقيسة ثانويسة في المحتوى أو ضحلة عاطفيا، لكنها على العكس أخلاق خالصة" (٨٠٣).

وليست قضيتنا الآن هي فقط معايير الحد الأدين للأخلاق، بل أيضا إجمساع الحد الأدين على هذه الأخلاق، أي الإجماع الأساسي الاجتماعي الضروري. ففي مجتمع اليوم يعني الإجماع الأخلاقي الاتفاق الضروري حول معايير أخلاقية أساسية

<sup>82-</sup>Walzer, Thick and Thin: Moral Argument at Home and Abroad, p. 4. 83 - Ibid., p.7.

يمكنها خدمة الإنسانية، والعمل المشترك بين الجميع، رغم جميع الفروق الثقافية والسياسية والاجتماعية والدينية سواء بين الطبقات أو التيارات أو الأحسزاب. ويجب الانتباه للثنائية المتكافئة بين الحد الأدبى والحد الأقسصى، بسين النحيل والسميك، بين الأخلاق العالمية والنسبية. ومع أن المعادل الأخلاقي للغة الاسبراننو العالمية يعد غير ممكن إلى حد كبير (<sup>14)</sup>، لكن رغم ذلك يراه والزر ممكنا لإعطاء قيمة جوهرية للحد الأدبى الأخلاقي: "يمكننا الانتقاء من بين قيمنا والتزاماتنا تلك التي تمكننا من أن نسير جنبا إلى جنب مع متظاهري براغ. نستطيع تدوين قائمة بالمناسبات المماثلة (في المترل أيضا)، ثم ندون ردود أفعالنا، ونحاول بعدها فهسم واكتشاف المناسبات ورد الفعل عليها عموما" (<sup>(6)</sup>).

ربما تكون المحصلة النهائية لهذا المسعى الوصول إلى مجموعة من المعايير يمكن المحتمعات التعاطي معها كالأمور السلبية على الأرجح، مثل قواعد مكافحة الحريمة والغش والتعذيب والقهر والطغيان (٨٦). كما يمكن الوصول على الأقل إلى مجموعة من المعايير يمكن لمجتمعنا بكل طوائفه أن تتفق عليها.

#### \* الحقوق والمستوليات بين المفاهيم السائدة وأخلاق الحد الأدنى:

<sup>84 -</sup> Ibid., p. 9.

<sup>85 -</sup> Ibid.

<sup>86 -</sup> Ibid., p.10.

سيستغلها كل فرد أمام الآخرين، ولن يعد هناك من يعرف أنه بدون مـــسنوليات لن تقوم للحقوق قائمة(<sup>۸۷</sup>).

إن الجنس البشري مسئول منذ البداية، وعند الاسترجاع التاريخي نجد أن المسئوليات قد صيغت قبل الحقوق، وبعد مائتي عام من الثورة صرنا نعيش في مجتمع يقوم فيه الأفراد والجماعات على نحو مستمر بإعلان الحقوق ضد الآخرين دون اعتراف بأية مسئوليات تقع عليهم. وبات من الصعب في الغيرب ميوطن حقوق الإنسان في العصر الحديث أن يقوم شخص ما، بيناء بيت أو إنشاء شارع، أو تقوم سلطة بسن قانون أو نظام، دون ظهور دعوى بالحقوق تتعلق بها. وكم من المزاعم ارتقت اليوم لتصبح حقوقا، والآن نحن نحيا في مجتمع المطالب الذي يبدو في الغالب "مجتمع المشاكسات القضائية". وهذا ما يجعل الدولة "دولة قضاء". وهلدا الوصف يطلق بالفعل على جمهورية ألمانيا الفيدرالية، والولايات المتحدة تعد خميم مثال على ذلك حيث يوجد بها ثلث محامي العالم يمارسون المحاماة، وترتب علي ذلك كلفة عالية من الخسائر اقتصاديا تصل إلى ٣٠/٥/٨٥. والسؤال الذي يتبادر إلى الذهن الآن هو: أليست الدول المتقدمة بحاجية إلى تركيب جديد حيول المسئوليات الأخلاقية، وذلك من أجل إحداث توازن للإلحاح المبرر على الحقوق؟ والسؤال نفسه في الدول النامية التي لا يوجد فيها حقوق إنسان أصلا! ولا حق مسئوليات أخلاقية تجاه المجتمع! ففي هذه الدول لابد ليس فقط من تحديد وتفعيل حقوق الإنسان، بل يلزم تحديد وتفعيل مسئولياته أيضا. فسلا حقب ق يدون مسئوليات، ولا مسئوليات بغير حقوق.

<sup>87-</sup>Hans Kung, A global ethics for global politics and economics, p. 99.

<sup>88 -</sup> Z. Brzsziński, Out of Control: Global Turmoil on the Eve of the 21st Century, New York, 1993, p.105.

وفي المعالجة الحديثة لحقوق الإنسان -كما يرى كونج (٢٩٩) - تم إغفال شميء واحد، هو: كل الحقوق تتضمن المسئوليات. لكن: ليست كل المسئوليات تنبع من الحقوق بالضرورة، فبعضها الحقوق وبعضها الآخر لا ينبع منها. ولتوضيح هذه الممسئلة يمكسن أولا عرض ثلاثة أمثلة، أحدها خاص جدا، والآخر أكثر عمومية، بينما الثالث عمام قاما، وبعد ذلك يمكن وضع تعريف أكثر دقة لما ينبغي أن تكون عليه العلاقة بسين الحقوق والمسئوليات في أية أخلاق يمكن أن تمثل حدا أدبى مشتركا.

مثال خاص: حرية الصحافة التي تتمتع بها الصحيفة أو الصحفي تسضمنها وتصوفها الدولة الدستورية الحديثة. فالصحيفة والصحفي لهما الحتى في الكتابة بحرية تامة، والقانون لا يهاجم هذا الحتى، بل على العكس يجب عليه حمايته فعليا، حسى لو تطلب الأمر تشريع قوانين، فإن السلطة تشرعها. لذلك على الدولة والمسواطن المستولية التي تلزم باحترام حق هذه الصحيفة أو هذا الصحفي في أن يكتب بحرية. يبد أن هذا الحق لا يؤثر بأي شكل كان على مستولية الصحفي والصحيفة ذامًا، في أن يكتب بمرضوعية وحياد، وألا يشوه الواقع أو يتلاعب بالجماهير، بل يكتب هذا الواقع بمصداقية.

مثال أكثر عمومية: الدولة الدستورية الحديثة تصون حق أي فرد في الملكية. ويشمل هذا الحق الإلزام القانوني للآخرين(الدولة والأفراد) باحترام هذه الملكية وعدم اختلاسها.غير أن هذا الحق لا يؤثر بأي شكل من الأشكال على مسسئولية المالك نفسه في عدم استخدام ملكيته فيما يضر المجتمع، وأن يوظفها اجتماعيا، وأن يمسك عن الطمع الإنساني الجامح نحو المال أو النفوذ أو استتراف الآخسرين، وأن يعمل على تنمية بعضا من مشاعر الانسجام والاعتدال.

<sup>89-</sup>Hans Kung, A global ethics for global politics and economics, p. 101ff.

إذن هذا الحق يستلزم المستولية الأخلاقية للأفراد أنفسهم في كل أمر بسشكل لا يتعارض مع ضمائرهم، خاصة إذا ما كان ذلك أمرا مكروها ومستهجنا لديهم. وينتج من ذلك كله أن الحقوق تتضمن مستوليات مؤكدة، وهذه هي الالتزامات القانونية.

لكن من جهة أخرى، إن جميع المستوليات على أية حال لا تنتج من الحقوق القانونية بالضرورة. فهناك أيضا النزامات أخلاقية أصلية ومستوليات لا تنبع مسن الحقوق؛ ولا يتضمنها القانون. لقد ميز كل من عالم الأخلاق البروتستانتي صمويل فسون بوفينسلدروف(١٦٣٢-١٦٩٤)، والفيلسسوف اليهسودي موشيه مندلسون(١٧٧٨-١٧٨٦) بين: الالنزام "النام" والالنزام "غير التام" فهو الالنزام أللنام فهو الالنزام في المضمون الأضيق، فهناك النزامات قانونية علسي سبيل المثال مثل احترام حرية الضمر والعقيدة والتي تدعمها الدولة، بل وتعاقسب من ينتهكها. والالنزام "غير النام" هو ذو المضمون الأوسع، والمتعلق بالالنزامات الأخلاقية، على سبيل المثال الالنزام الضميري كالحب والنزعة الإنسانية المستقرة في وجدان الفرد، ولا يمكن للدولة قسره عليها، إلا إذا كانت تسعى لأن تكسون دولة شمولية. إن التمييز بين الالنزامات القانونية والأخلاقية، مسألة هامة للتفريسق على نحو أكثر دقة بين طبقات القانون والأخلاق التي لها عدة معاني خاصة فيما يتعطيق بتطبيق الحقوق الإنسانية (١٩).

<sup>90 -</sup> Ibid.

<sup>91 -</sup> Ibid.

إن مستويات القانون والأخلاق مرتبطة ببعضها البعض من عدة طرق، منها وجود تشابه في الإلزام؛ فهما يهدفان إلى "وضع قواعد أو معايم للسلوك البشرى، وهذا يعبر عنه في اللغة القانونية والأخلاقية بألفاظ الالتزامات والواجبات وما هو امتنع عن فعل هذا أو ذاك، أو أن لي الحق في أن أتصر ف هكذا، أو أن من الخطا أن أتصرف هكذا"(٩٠). كما أن وجود وتطبيق القانون يستلزم أخلاقا. ومن ناحية أخرى فإن الأخلاق يجب أن تكون غير منتهكة في القانون؛ ففي المحكمة، يجب أن يقرر القاضي ومستشاروه أمرين اثنين: ماذا حدث بالفعل، وما إذا كان الشخص المتهم قد "انتوى" اقتراف الجريمة التي هو متهم بها، لأن "نية" فعل شيء ما غير قانوبي مسألة حاسمة. ولا شك أن مسألة "النية" مسألة أخلاقيــة في المقـــام الأول. ومع هذا فلها دور حاسم في نوع العقوبة القانونية الموقعة على مرتكب الجريمة. وعلى سبيل المثال إذا كان المتهم عاقلا حرا قد قتل بسبق إصرار وتعمد، فإنما تعد جريمة قتل عمد مع سبق الإصرار. أما إذا كان القتل تم بواسطة شخص سكران أو مجنون، فإن هَمة القتل غير العمد تؤخذ في الاعتبار عند الحكم. وإذا كان القتل قد تم في حالة الدفاع عن النفس، فإنه لا يعد جريمة، خاصة أنه لا يوجد سابق إصرار. ولدلك فإن المحكمة لابد أن تتأكد من نية الشخص عندما فعل فعلته، وهـــذا هـــو البعد الأخلاقي (٩٣).

ويوحد البعض على سبيل الخطأ بين الأخلاق والقسانون، ويعسد المسادى والقوانين هي الأخلاقيات التقليدية التي تعبر عن وجهة النظر الأخلاقية للمجتمسع

<sup>97-</sup> دييس لويد، فكرة القانون، ترجمة سليم الصويص، مراجعة سليم بسيسو، الكويت، عام المرفة، ١٩٨١. ص٠٧. 93 - M. Thompson, Ethics, P. 164.

## 👆 الشنرك بين الأديان والفلسفة 👆

ككل<sup>(٩٤)</sup>. ولذا فعند هؤلاء "طالما ذلك العمل قانونيسا، إذن فهمو مقبسول أخلاقيا" (٩٥٠).

ورغم وجود تداخل بين القانون والأخلاق في معظم الأحيان، فإنه لا يمكن التوحيد بينهما كلية وكألهما شيء واحد؛ لأن هناك أفعالا لا يحرمها القانون، ومع ذلك هي محرمة أخلاقيا. فإذا كان الغش من الأمور اللاأخلاقية وغير القانونية أيضا، فإن هناك أشياء بمعزل عن سلطة القانون مع ألها غير أخلاقية بالمرة. ومن ثم يجب أن يراعيها القاضي (١٩٦). فمحاولة شركة ما إفساد الحملة التسويقية لشركة ما دون خرق القانون، قد يعد غير مخالف للقانون، مع أنه ضد الأخلاق، فليس كل مناورة تنافسية قانونية يمكن اعتبراها عملا لا يتعارض مع الأخلاق<sup>(١٧)</sup>.

ولذا يقول ستون: "إنه شيء غريب جدا - وخطير اجتماعيا أيضا - أن يتم تشجيع مديري المؤسسات على الاعتقاد بأن مسئولياقم لا تمسله وراء القانون، وفن لا نشجع الناس على الاعتقاد وذلك حتى يلزمهم القانون بشيء مخالف... ونحن لا نشجع الناس على الاعتقاد في ذلك (۱۹۸۰).

وأحيانا ما يكون القانون قاصرا عن حصر ما هو غير أخلاقي، بل قد يعتبره قانونيا! مثل التفرقة بين الجنسين والتفرقة العنصرية في الولايات المتحدة الأمريكية، فقد كانتا قانونيتين قبل إصدار قانون الحقوق المدنية سنة ١٩٦٤. ويسـرى ن. إي.

98 - Ibid.

<sup>94-</sup> Ibid., P. 151.

<sup>95-</sup> N. E. Bowie, "Fair Markets", Journal of Business Ethics, 7, 1988, 89 - 98.

<sup>96-</sup>R. Dworkin, Taking Rights Seriously, Cambridge, Harvard University Press, 1978, P. 23.

<sup>97-</sup>C. S. Stone, Where the Law Ends: The Social Control of Corporate Behavior. New York, Harper & Row, 1975, P. 94.

بويه N. E. Bowie أن المبدأ الذي ينص على أنه "إذا كان الشيء قانونيا فإنسه أيضا يكون أخلاقيات على الحد الأدبى من مفهسوم الأخلاقيات على الإطلاق؛ ويجب أن يتصرف الشخص بمجموعة واسعة مسن المعسايير الأخلاقية (Moral Standards)" (19).

وبالتالي فإنه يجب التمييز من حيث المبدأ مع كونج (١٠٠٠) بسين مسستويات القانون والأخلاق، لاسيما أن هذا التمييز له أهميسة خاصسة في مجسال الحقوق الإنسان المختلفة. إن للجنس البشري حقوقا أساسية صيغت في إعلانات حقوق الإنسان المختلفة، ويتوازى معها مستوليات كل من الدولة والأفراد في احترام وصون هذه الحقوق. هذه هي الالتزامات القانونية. وهنا نكون في مستوى القانون: القسوانين والنظم القضائية والشرطة. ويعني ذلك عمليا أنه يمكن فحص واختبار السلوك الخارجي وفقا للقانون، إذ يمكن الاحتكام إليه مبدئيا وتطبيقه بالقرة (باسسم القارة).

غير أن للجنس البشري، في الوقت ذاته، مسئوليات ممنوحـــة بالفعـــل مـــع خصائصهم الشخصية، ولا ترتكز على أية قوانين، فهناك التزامات أخلاقيـــة غـــير مثبتة في القانون. وهنا نكون في مستوى الأخلاق: الـــضمير والقلــب والعقـــل. والقانون لا يستطيع الكشف عن الباطن، ولا يمكنه فحـــص الـــداخل، فـــالبواطن الإخلاقية، لا يمكن وضعها تحت القانون، ناهيك عن فرضها بالقوة (الأفكار حرة).

والأمر الذي يمكن استنتاجه من ذلك كله أنه من العسير إيجاد أخلاق شاملة للإنسانية يمكن اشتقاقها من حقوق الإنسان فقط، وكون هذه الأخلاق الــشاملة

<sup>99 -</sup> Bowie. "Fair Markets" P. 93 F.

<sup>100-</sup>Hans Kung, A global ethics for global politics and economics, p. 102.

مقصودها الجنس البشري، فيجب أن تغطي أيضا المسئوليات الإنسانية التي كانت موجودة حتى قبل القانون. فقبل تصنيف أية قوانين أو سلطات تشريعية كان هناك الاستقلال الأخلاقي ومسئولية الضمير لدى الفرد، والتي كانت بدورها لم تكسن لترتبط فقط بالحقوق الأساسية وإنما أيضا بالمسئوليات الأساسية.

إن التمييز بين القانون والأخلاق قد أفرز نتائج هامة، ذلك لأن القانون والأخلاق ليسا متماثلين بداهة بل يمكن الفصل بينهما، فالقانون لا يستطيع القيام به ظيفته في أحيان كثيرة، ويبدو هذا واضحا على نحو خاص في عالم السياسة، كما حدث في حرب يو غسلافيا بداية التسعينيات من القرن الماضي، وذلك عندما افتقد الصرب واليوغسلاف الإرادة الأخلاقية حول معاهدة بديهية، إذ لا يمكن التأكسد من هذه الارادة الأخلاقية أو على الأقل فرضها بالقوة، وذلك من أجهل مراقبة وقف إطلاق النار الذي تم التفاوض عليه. الأمر الذي جعل هذه الاتفاقيــة الــــق وقعتها القوي الكبرى وشروطها القانونية غير ذات نفع، إذ استمر الصرب في خوض غمار الحرب ضد البوسنة والهرسك في كل مرة كانت تسنح الفرصة لللك مع إيجاد أي مبرر سياسي أو قانوني. إن فهم المبدأ الأساسي للقانون الدولي من أن "المعاهدات يجب احترامها والتقيد بها" يعتمد بشكل حاسم على الإرادة الأخلاقية لطرفي المعاهدة، قد تحتاج فقط لإضافة الكلمة السرية للقائد الألماني بـــسمارك "أن يبقى الوضع على ما هو عليه"، غير أنه لا يمكن أيضا ضمان ذلك لأيـة معاهـدة قانونية تتمتع بقوة وقداسة، وذلك عندما يعلن أحد الطرفين ألها لم تعد ســـارية في مو قف متغم (۱۰۱).

101 - Ibid., p. 103.

وعلى مستوى القانون الدولي، أشار ماكس هوبر (١٩٧٤- ١٩٩٠) في عام ١٩٥٠ إلى التمييز بين القانون والأخلاق. وفي ثنايا فكرته أوضح هوبر، السذي كان محاميا سويسريا ذائع الصيت إضافة إلى ترؤسه محكمة العدل الدولية بلاهياي في الفترة من ١٩٢٥ إلى ١٩٢٨، وكذلك هيئة الصليب الأحمر في الفنسرة مسن تقف من خلفه وتعلوه، وبالتالي فهي ليست في أصل القانون. بالنسسبة نحسامي في القانون الدولي تبدو مسألة مبدأ أنه "لا الأخلاق ولا القانون يمكسهما إلبات وجود هما على المدى الطويل دون وجود سلطة لأخلاق تقف خلفهما، تسأي مسن عالم مختلف وأعلى وتقوم بطرح تعريف مجرد للأخلاق". فيما يتعلق بالقانون الدولي والذي يمنح الدول ذات السياحي، فيان للأخلاق وظيفة إعطاء معايير ووضع حدود لهذه المنطقة العربسضة مسن العمسل للأخلاق وظيفة إعطاء معايير ووضع حدود لهذه المنطقة العربسضة مسن العمسل السياسي،

لذلك يختول قول مأثور روماني القضية بقوله:"ما فائدة القسوانين بسدون الأخلاق، بدون نزعة أخلاقية، بدون واجب ضميري يسساندها؟"، فسلا فائسدة لاتفاقية سلام ليست سوى حفنة من الأوراق فقط ضلت طريقها داخسل أدمغسة البشر وقلوبهم نظرا لكونها ليست عملا عقلانيا محضا. ولن يكون هنساك تجساوز للحقيقة إذا اعتمد تحقيق السلام والعدالة والصفات البشرية على بصيرة ورغبسة الجنس البشري في تفعيل القانون، وبعبارة أخرى فإن القسانون بحاجسة لأسساس أخلاقي من أجل نظام عالمي جديد، الأمر الذي يعني أنه: لا يمكن إنشاء نظام عالمي أفضل عبر فرض القوانين والمواثيق والقوانين المحلية وحدها. ويفتسرض الالتسزام

المسبق بحقوق الإنسان إدراك المسئولية والواجبات التي يجب على العقل والقلسب الإنساني الاهتمام بها والانكباب عليها في آن واحد. ولن يحظى القانون بسالوجود الدائم دون وجود الأخلاق، لذا لن يكون هناك نظام عالمي جديد في ظلل عسدم وجود أخلاق عالمية تنطوي على الحد الأدنى الأخلاقي المشترك.

وهكذا لا تعني هذه الأخلاق العالمية كولها أخلاقا للعالم في ضموء نظريسة فلسفية أو لاهوتية واضحة للمواقف والقيم والمعايير الأخلاقية، بل تعني الموقسف الإنساني الأخلاقي الأساسي المفهوم والمتعمارف عليسه علمى مسستوى الفسرد والجماعة (١٠٢٠).

وما ينسحب على الأخلاق العالمية ينسحب بالضرورة على أخلاق مجتمعنا؛ لأن القانون بحاجة لأساس أخلاقي من أجل أن ينهض مجتمعنا، ولن يحظى القالون بالوجود الدائم دون وجود الأخلاق، لذا لن يكون هناك نظام جديد في ظل عدم وجود أخلاق في مجتمعنا.إن مجتمعنا فيه كثير من القوانين، لكن الناس تحتال عليها، لأنه لا توجد أخلاق حقيقية، رغم أن من المفترض أن الناس يؤمنون بالله، لكسن حتى الإيمان يحتالون عليه ويبررون أفعالهم بطريقة غربية من أجل تحقيق مطامعهم الخاصة التي تعيق التقدم العام! فعندما يعمل كل فود من أجل مصلحته الضيقة التي تتعارض مع مصلحة الجميع لا يمكن أن تأمل أي دولة في النقدم، لاسيما إذا كانت هذه فلسفة الفرد بصرف النظر عن موقعه كمواطن عادي أو صاحب منصب أو من أهل السلطة!

103 - Ibid., p. 104.

ويبقى تساؤل جوهري: كيف يمكن صوغ واجبسات هسذه الأخسلاق في مصطلحات محددة؟ وعلى أية أسس يتم إصدار أحكام معيارية ملموسة يخضع لهسا الجميع دون استثناء بسبب المال أو السلطة؟ هل يجب على المرء البدء من السصفر مع الاحتكام إلى العقل النقدي المستقل؟ أم يمكن للتقاليد اللينية والأخلاقية طرح نقاط التقاء من أجل صياغة أخلاق الحد الأدن كأخلاق عالمية؟

#### \* كيف مِكن خَديد وصياعَة أخلاق الحد الأدنى؟

من أجل تجنب أي إساءة للفهم يجب التأكيد مرة أخرى أن أخـــلاق الحـــد الأدبئ أو الأخلاق العلية لا تعني أيديولوجية جديدة ولا تعني هيمنة مذهب واحد على مذاهب أخرى. وكما أشرت ألفا، فإن الحد الأدبئ من الأخلاق يعني إجماعاً أساسيا حول قيم ملزمة ومعيار ثابت ومواقف شخصية أساسية لا يمكن لأي جماعة قديدها عاجلا أو آجلا عبر الفوضوية أو ديكتاتورية جديـــدة. وعنـــدما يئـــور التساؤل حول إجماع أخلاقي أساسي، فيجب أن نتجنب الكلمات المثالية الرنانـــة مثل "الحقيقة والعدالة والإنسانية"، وأن نقوم مباشرة بتحديد مضمون هذا الإجماع عن كثب.

وعلى هذا إذا ما أردنا أن نجعل الأخلاق العالمية أكثر تعينا يجــب في البـــدء طرح السؤال المنهجي الآتي: ما المعيار الذي يمكن وفقا له تحديد أخــــلاق الحـــد الأدبى المشترك؟

يمكن هنا الاستفادة من محاولة كونج (١٠٤) للوصول تحديد أخــــلاق الحــــد الأدبى المشترك، أو على حد تعبيره "أخلاق عالمية"، لأن تلك المحاولة بالفعل تجببت كثيرا من المزالق التقليدية، ومن ثم يمكن الاستفادة منها من حيث المنهج وطريقــــة

<sup>104-</sup> Ibid., p. 105f.

#### المشترك بين الأديان والقصفة 👆

التفكير. فإذا ما أخذنا محاولته مأخذ الجد عبر مسصطلحات الفلسفة والعلسوم السياسية واصطلاحات والزر المفيدة في كتابه "نحيل وسميك" (100)، فإلسه يجنب تفادي الدخول في نقاشات حول المسائل الخلافية التي تثير المسشاكل، وتفسادي أخلاق الحد الأقصى "السميكة" التي تعبر عن خسصوصيات ثقافيسة أو دينيسة أو مياسية (101)،

ومع هذا يجب أن يكون النقاش مرتبطا بالمستويات السمياسية والاقتسصادية ويدعم القوى التي تعمل من أجل اقتصاد عادل، ونظام سياسي ديمقراطسي، ونظام المتماعي منصف. لكن إذا أراد مثل هذا الشكل المتعين التناول المباشر لقضايا العسالم السياسية والاقتصادية، مثل صراع الشرق الأوسط أو إيجاد حسل لأزمسة السدين، فسيتم في الحال رسم شكل متعين "سيك جسدا" وسسط المواجهسات والنقاشسات السياسية العالمية المضطربة. وسوف يؤدي إلى تعميق الخسلاف الأخلاقسي وتوسسيع الانشقاق السياسي وليس لرأب صاوعه، لذلك لا توجد نظرية غربية حديثة علسي وجه الخصوص تعنى بالدولة والمجتمع يمكنها الافتراض المسبق للشكل المعين

ومن أجل الوصول للشكل المتعين لأخلاق الحد الأدني يجب منذ البداية من وجهة نظر كونج تفادي ثلاث نمايات مميتة:

١- تكرار إعلان حقوق الإنسان: أي شكل متعين للأخلاق يجب أن يوفر السدعم
 لإعلان الأمم المتحدة لجقوق الإنسان الذي يعاني مسن الإهمسال والتجاهسل
 والحرق. أما إذا تكرر عرض إعلان حقوق الإنسان فلن يكون ذلك شسكلا

<sup>105-</sup> Walzer, Thick and Thin : Moral Argument at Home and Abroad, p. 4,7.

متعينا، وكما رأينا من قبل فإن الأخلاق أكثر من القانون، والواجب الأخلاقي أكثر من كونه مجرد واجبات قانونية.

٧-بيانات أخلاقية رنانة: أي شكل واضح للأخلاق يجب ألا يخشى عرض الحقائق والمطالب غير المريحة بوضوح تام، ويجب عدم إغفال أية قضية ذات علاقة لكن إذا تم المزايدة على أية قضية، وتم التحذير من أية مسألة، وإذا تاهت مرة أخرى القضايا الحيوية في أحراش الإدانة والتعاليم الأخلاقية، فلن يمكن حل أية قضية عويصة، كما يحدث دائما في معظم القضايا التي نناقشها! فإن مشل هذا الطرح سوف يلاقي -وهناك ما يبرر ذلك- معارضة من بعض التيارات، وبالتالي لن ينتج أي شيء قابل لأن يصبح محل إجماع. فعندما يتم الخسوص في قضايا خلافية بما تحمله من جدل محتدم بين الجماعات والتيارات المختلفة فيان هذا سوف يؤذن بنسف مثل ذلك الشكل المتعين من البداية.

٣-مواعظ دينية هماسية: أي شكل واضح لأخلاق الحد الأدنى المشترك يجبب أن يتلاشى الحماس الإنشائي الذي يجر الناس بعيدا عن الواقع. إن تقديم شعارات عامة جدا وحلولا وهمية لا تتضمن التعاطي بجدية مع الطسروف الاقتصادية والسياسية والاجتماعية الغارقة في تعقيدات المجتمع، سوف يكون منعزلا عسن الواقع، ومن ثم بعيدا عن السير نحو طريق مشترك. إننا مقتنعون بأن العالم المعرفي الموجود ليس النهائي والمطلق والأعلى وأن هناك عالما روحيا حقيقيا. لكن حلول مشاكل الناس تنبع من الواقع المعاش، لا من المواعظ. والسدين نفسه يجننا على التفكير العلمي والواقعي وعلى الأخذ بالأسباب (١٠٠٠).

<sup>107-</sup>Hans Kung, A global ethics for global politics and economics, p. 103.

ومن ثم إذا ما أراد المرء الشروع في تشكيل أخلاق عالمية مشتركة متعينة (أي أخلاق الحد الأدني)، بل وحتى صياغتها، فيجب الوفاء بالمعايير الشكلية الآتية:

- ١- أن يكون مرتبطا بالواقع، يجب أن يرى العالم بشكل واقعي وكما هو، ولبس فقط كما يجب أن يكون، لذا يجب أن تكون نقطة الانطلاق دائما الموجود مع السير منه إلى المطلوب، يجب أن يدرك الأهمية الحقيقية للمعايير الستي تبدو أخلاقية من الوهلة الأولى. من الممكن البدء من خبرات سلبية مؤكدة، لسيس من السهل دائما تحديد ما هو إنساني وأخلاقي فعلا، لكن أي واحد يمكسن أن يعطي أغلة عديدة لما هو فعلا غير أخلاقي وغير إنساني.
- ٣- أن يكون مفهوما إجمالا، إذ يجب تجنب الجدل التقني والرطانة الأكاديمية، بـــل
   يجب التعبير عن كل شيء في لغة بسيطة على الأقل يفهمها القارئ العادي.
- ٤- أن يكون قادرا على تأمين إجماع، يجب العمل من أجل إجماع أخلاقي ولسيس إجماع عددي فقط، لذلك يجب تجنب البيانات المنكرة بداهة لتراث ديسني أو أخلاقي معين والذي يعد اعتداء على المشاعر الدينية (١٠٠٨).

إن أي شخص يضع في اعتباره مدى صعوبة الصفات المطلوبة لصياغة إجماع أخلاق الحد الأدن لسن يسلهش إذا رأي السشكاك والمسشائمون في

<sup>108 -</sup> Ibid., p. 107.

مشروع من هذا القبيل أمرا مستحيلا كليا أو جزئيا. لذلك يلزم أن يوضح فحـؤلاء الشكاك والمتشائمين أنه في سبيل نقاش منهجي يجب تقديم هذه الــشروط الــشكلية كما لو كانت بديهية، غير ألها عمليا لازمة كنتيجة منطقية وكان يجـب اســتنباطها بكد في ثنايا عملية الوصول إلى أقرب تعريف للمضمون المحدد الأخلاق الحــد الأدنى، وبعبارة اخرى فإن نقاشا حول إمكانية صياغة مثل هذه الأخلاق يظل غير محدد.

هذا فيما يتعلق بالمعايير الشكلية أو المنهجية، والسؤال الآن: كيسف يمكسن تحديد أخلاق الحد الأدنى من حيث المضمون؟

لا يزال العالم مبتلا بالتطرف الديني والوعظ المتطرف البعيد عن هموم الناس، ولا تزال الممارسات الإرهابية تتم باسم الدين. لكن هذا لا يمنع من الإشسارة إلى الدور الإيجابي للدين خاصة فيما يتعلق بالأخلاق الإنسانية العامة. وبالرغم من كل إجراءات العلمنة والاستهلاكية، فإن الدين يؤلف واحدة من أعظهم الإضافات للجنس البشري، والدين كمستودع الحكمة رغم قدمه لم ينضب معينه قط.

إن معايير الحد الأدن التي تجعل اجتماعية العيش ممكنة تظل جميعها من الأهميســة بمكان. وبدون ضابط ذاتي أخلاقي سوف يرتد المجتمع إلى حياة الغابة مرة أخرى.

وفي عالم متغير يتعرض المجتمع المصري والعربي لحاجة ملحة لأساس أخلاقي، 
تكون فيه أولوية الأخلاق على السياسة واضحة على نحو مشجع، حيث يجبب أن 
تفوق الأخلاق كلا من السياسة والقانون أهمية، ذلك لأن العمل السياسي مرتبط 
ارتباطا وثيقا بالقيم والاختيار والأخلاق، لذلك من الضروري أن تعي القيسادات 
السياسية ذلك، تعي ذلك بالإدراك العقلي أو حتى عن طريق إجبار الجماهير لها 
على احترام الأخلاق. وليس هذا مطلبا مثاليا؛ ففي البلاد المتقدمة، مثل الولايات

المتحدة، تم إجبار كلينتون على قول الصدق، وما قامت عليه الدنيا وقعسدت إلا لأنه كلب على الشعب، رغم أن كلبه هذا كان في قضية شخصية. إن مؤسساتنا تحتاج معاودة الإخلاص للمعايير الأخلاقية، ويمكننا إيجاد مصدر هذا الإخلاص في الدين والوراث الأخلاقي، الللين يحويان الموارد الروحية والتي يمكن بدورها مسنح مفتاح أخلاقي لحل التوترات الاجتماعية والاقتصادية والدينية التي نعيسشها. ولا شك أن السياسيين يدركون أيضا أن أخلاق الحد الأدني ليست بأي حسال مسن الأحوال بديلا عن القرآن والتوراة والإنجيل أو الباجافاد جيتا أو كسلام بسوذا أو الوالحل بديلا عن القرآن والتوراة والإنجيل أو الباجافاد جيتا أو كسلام بسوذا أو الأخلاقي المتعلق بقيم ملزمة ومعايير غير قابلة للنقض ومواقسف أخلاقية يمكسن الأخلاقي المتعلق بقيم ملزمة ومعايير غير قابلة للنقض ومواقسف أخلاقية يمكسن للجميع الإقرار بحا رغم التباين السياسي أو الاجتماعي أو حتى العقائدي فيما بين الجميع الإقرات، كما يمكن لغير المتدينين أيضا دعمها (١٠٠١). إن التحالف بسين الجميع والاتفاق على عدم خرق أخلاقيات الحد الأدنى، بات أمرا ضروريا.

إن الإنسان يعامل بشكل غير إنساني في كل كثير من المؤسسسات، حيست تسلب الفرص وتقيد الحرية، وتداس الحقوق الإنسانية بالأقسدام، ويستم تجاهسل الكرامة الإنسانية. فلا تزال الرشوة والوساطة والمحسوبية والمسال هسي المعسايير الحاكمة للسلوكيات. ومن أسف فإن القوة —سواء قوة المنصب أو المال أو النفوذ أو العائلة — هي التي تصنع الحق! مع أنه من المبدهي أن القوة ينبغي ألا تصنع الحق. فلابد أن يكون مبدأ "الاستحقاق" هو المعيار، لأن الاستحقاق هو السذي يسصنع الحق، والحق هو أيضا معيار الاستحقاق.

<sup>109-</sup>Interaction Council, In Search of Global Ethical Standards, Vancouver Canada 1996, No. 13.

ومن الواجب في أخلاق الحد الأدني أن يعامل كل إنسان إنسانيا! وهذا يعني أن كا, إنسان دون تمييز على أساس السن والجنس والعنصر واللسون والقسدرة الجسدية والذهنية واللغة والدين والموقف السياسي والمنشأ الاجتماعي والقسومي، لديه كرامة غير قابلة للمساس ولا يمكن التصرف فيها بمنحها أو الحرمان منها(١١٠). فيجب على الجميع احترام معيار الإنسانية، ويجب أن يكون الناس أيضا هم غاية كل قانون أو سياسة، وليسوا فقط مجرد وسائل، فلا يجيب خيضوعهم للاستغلال التجاري والتصنيعي في السياسة والاقتصاد والإعلام والمعاهد البحثيــة والهيئات الصناعية، لا أحد "يعلو فوق الخمير والمشر"، لا إنسسان ولا طبقـة اجتماعية، ولا جماعات النفوذ، ولا السشرطة ولا الجيش، ولا رجال النيابة والقضاء، ولا حتى قيادات الدولة يعني لابد أن تنتهي الاستثناءات، والامتيازات الخاصة، لكل هذه الطوائف، لابد أن تنتهى دولة النفوذ! ومــدام هنـاك العقــل والضمير، فيجب على كل إنسان أن يتصرف على نحو إنساني صادق، أن يفعـــل الخير ويتجنب الشر(١١١).

وتدور أخلاق الحد الأدبئ على المبدأين الأساسيين التاليين عند كونج:

١ - كل إنسان يجب أن يعامل على نحو إنساني.

٧ - ما تتمناه من الآخرين، افعله لهم.

لكن ألا يمكن مخالفة كونج هنا في أن هذين المبدأين يمكن ردهما إلى مبدأ واحد فقط؛ فالمبدأ الأول متضمن بالضرورة في المبدأ الثاني؛ فإذا كنت أتمنى مسن الآخسرين

<sup>110 -</sup> Kung and Kuschel(eds.), A Global Ethic: The Declaration of the Parliament of the World's Religions, London and New York 1993. (n:19), p. 18.
111 - Ibid., p. 22ff.

وبصرف النظر عن هذا الاختلاف، يرى كونج أنه من الواجسب أن يسصبح هذان المبدآن معيارا غير قابل للنقض وغير مشروط لجميع نواحي الحيساة، للأسسرة والمجتمع. وعلى أساس هاتين المبدأين يمكن إضافة شحسة توجيهات غير قابلة للنقض:

١ - الالتزام بإتقان العمل.

٣- الالتزام بالتسامح والتضامن الثقافي وحياة الصدق.

٣- الالتزام بثقافة اللاعنف واحترام الحياة للجميع.

الالتزام بثقافة المساواة في الحقوق والشراكة بين الرجال والنساء، ويجــب أن
 يحترم بعضنا البعض.

الالتزام بإيجاد نظام اقتصادي عادل قائم على التراهة والأمانة.

ونظرا للدور الهام الذي يلعبه الالتزام بالصدق والمصداقية في العلاقسة مسع أخلاق السياسيين، فإنه قد يكون مفيدا رؤية كيفية صياغة كونج لذلك الالتسزام الحاص لخلق المصداقية بأسلوب أولي، وبالطبع هذا ليس للسمياسيين وحسدهم: تسعى أعداد كبيرة من الناس في مجتمعنا إلى العيش بأمانة وصدق، غير أننا نرى في كل أنحاء المجتمع بل والعسالم مطساهر الكسذب والغسش والاحتيال والنفساق والأيديولوجية والديماجوجية. فهنساك السمياسيون ورجسال الأعمسال السلين يستخدمون الكذب وسيلة للنجاح، ووسائل الإعسلام الستي تنسشر الدعايسة

الأيديولوجية بدلا من التقارير الدقيقة، والتضليل بدلا من المعلومات، والمصالح التجارية الخبيثة بدلا من الولاء للحقيقة. والعلماء والباحثون السذين يكوسون أنفسهم في برامج سياسية أو أيديولوجية مشكوك فيها أخلاقيا أو في جماعيات المصالح الاقتصادية، أو في من يبر البحث الذي ينتهك القيم الأخلاقية الأساسية. ورجال الدين الذين يقصون الأديان الأخرى ويقللون منها وينمشرون التطمرف والتعصب بدلا من الاحترام والتفاهم. إننا نجد في الدين والتقاليد الأخلاقية وصية "لا تكذب"، أو بصيغتها الإيجابية: "تكلم بصدق". وإذا تم إعادة النظر من جديد في تداعيات هذا التوجيه القديم نجد أنه لا يحق لامرأة أو رجل أو مؤسسة أو دولة أو أي هيئة دينية الكذب على الآخرين. وهذا ينطبق بصورة خاصة على: أولئك اللين يعملون في وسائل الإعلام الذين نثق في حرية تقاريرهم من أجل الحقيقة، واللين نمنحهم وظيفة المراقبة والنقد، إلهم ليسوا فوق الأخلاق، ويجـب علــيهم احترام كرامة الإنسان والحقوق والقيم الأساسية، ولا يجب علميهم التمدخل في شئون الآخوين الخاصة، ولا التلاعب بالرأى العام أو تشويه الحقيقة. وكالك الفنانون والكتاب والعلماء الذين نثق في حريتهم الإبداعية والأكاديمية، هم ليسوا في حل من المعايير الأخلاقية العامة ويجب عليهم خدمة الحقيقة. والأمر نفسسه بالنسبة إلى قادة الدول والسياسيين والأحزاب السياسية، أولئك الذين نأتمنهم على حريتنا، وعندما يكذبون ويزيفون الحقائق أمام شعوبهم، ويتهمون بالرشوة والقسوة في الشئون الداخلية والخارجية، ويتخلون عن المصداقية، فإلهم يـــستحقون تـــرك مناصبهم وانفضاض مؤيديهم عنهم. وخلافا لذلك يجب على الرأي العام مساندة السياسيين الذين يتحلون بالشجاعة والإقدام على قول الحقيقة دوما أمام شعوبهم. وأخيرا فإن ممثلي الجماعات والتيارات، الذين يثيرون الضغائن والكراهية والعداء

تجاه مخالفيهم من العقائد الأخرى، أو يشرعون الحروب الدينية، فإلهم يسستحقون إدانة المجتمع لهم وانفضاض مناصريهم عنهم. وليس هناك عدالة بدون السصدق. ويجب أن يتعلم الشباب في المنزل والمدرسة التفكير والحديث والعمـــل بـــصـدق، لديهم حق في المعلومات والتعليم كي يكونوا قادرين على اتخاذ قرارات من شسأها تشكيل حياقم، وبدون قالب أخلاقي سيكون من الصعب عليهم التمييز بين المهم من غير المهم، وفي فيضان المعلومات اليومية، فيان المعيايير الأخلاقية سيوف تساعدهم على التبصر عندما تصور الآراء كحقائق أو يتم إخفاء المصالح أو المبالغة في الأهداف أو لوى وتحويف الحقائق. وكي نكون بشرا بصدق يجـب علينا: ألا نخلط بين الاستبداد والتعددية، بين اللامبالاة والحقيقة. ويجب أن ننمي الصدق في جميع علاقاتنا بدلا من الغش والتضليل والانتهازية. ويجبب أن نسسعي للحقيقة والاستقامة غير القابلة للفساد بدلا من نــشر أنــصاف الحقــائق الأيديولوجيــة والحزبية. ويجب أن نخدم الحقيقة بشجاعة ونتحلى بالثبات والثقسة بسدلا مسن الاستسلام للإقامة الانتهازية في الحياة على حد التعبير الرائع لهانز كونج(١١٢).

إن جماع الحد الأدن الأخلاقي، بل كل أخلاق، مبدأ بسيط هو: عامل الناس كما تحب أن يعاملك الناس.. أو بصياغة أخرى: لا ترضى للناس مسا لا ترضساه لنفسك..أو بصياغة ثالثة: حب لغيرك ما تحب لنفسك..أو بصياغة رابعة: افعسل للغير ما تحب أن يفعله الغير لك.. أو بصياغة فلسفية: يجب أن تكسون إرادتسك متسقة مع نفسها.

إن القاعدة الذهبية التي اتفقت عليها كل الأديسان والفلسمفات، رغسم الاختلافات الكبرة بينها عقائديا وتشريعيا، هي:

<sup>112-</sup> Kung, A global ethics for global politics and economics, p. 113.

"عامل الناس كما تحب أن يعاملوك"

كثيرا ما اتجه والزر عالم الاجتماع الكسبير إلى النسوراة العبريسة لتوضيح ملاحظاته حول الحد الأدنى الأخلاقي، لكن غيره من المعنيين بالقضية نفسها مشل كونج(١١٣) لا يجدوا ما يمنعهم من الإشارة إلى التراث المسيحي والإسلامي، بسل وإلى الإشارة إلى الأديان الأخرى، وسائر النراث الإنساني الفلسفي والأخلاقي.

لقد عرف التراث الإنساني قدرا كبيرا جدا من المأثورات الملموسة. وقضيتنا الآن ليست معايير الحد الأدن فقط للأخلاق، بل إجماع الحد الأدن، أي الإجماع الأساسي الاجتماعي الضروري على الحد الأدن من الأخلاق. والاقتباسات ليست للترضيح فقط، وإنما أيضا لإعطاء مضمون متعين. ويمكن للمرء حينئذ العثور على بعض "الأقوال" والتعاليم الأخلاقية العامة للسلوك الإنساني على اختلاف نظمه. وفي مجتمع اليوم يعني الإجماع الأخلاقي الاتفاق الضروري حول معايير أخلاقيا الساسية يمكنها خدمة أصغر قاعدة ممكنة للتقدم الإنساني والعمل المشترك من أجل التقدم رغم جميع الفروق السياسية والاجتماعية والدينية.

ويمكن إيضاح هذا ببساطة من خلال القاعدة الذهبية للإنسانية التي نجــــدها في كل التراث الديني والأخلاقي العظيم، وهذه هي بعض تجلياتها وأنماطها:

كونفوشيوس(٥٥٩-٤٨٩ ق.م) "الشيء الذي لا تريده لنفسك لا تفعلسه لشخص آخر "(114").

<sup>113-</sup> Ibid., p. 98-99.

<sup>114 -</sup> Confucius, Analects 15.23.

وفي الجينية Jainism: "على البشر أن يزهدوا في الأشياء الدنيوية ويعاملوا الخلق في العالم كما يريدون أن يُعاملوا"(١١٥).

وفي البوذية:" المكان الذي لا أشعر فيه بالفرح والبهجة سميكون كمذلك بالنسبة له، وكيف أجبر شخصا علمى العميش في مكسان لا أشمعر بالمسعادة فيه؟(١١٦).

وفي الهندوسية: "لا يجب على الفرد أن يتصرف تجاه الآخرين بالشكل الذي يسيئه هو، هذا هو قلب الأخلاق"(١١٧).

وقال رابي هليل Rabbi Hillel ق.م-١٠م) في (مبحث السبت٣١ ق.م-١٠م) في (مبحث السبت٣١ أ-التلمود) :"لا تفعل للآخرين الذي لا تريدهم يفعلونه معك"(١١٨).

وقال المسيح: "الذي تريد الناس أن يفعلوه معك، افعله معهم "(١١٩).

وقال محمد صلى الله عليه وسلم :" أَحِبُّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّ لِتَفْــــــِكَ" (١٣٠)، وبصيغة ثانية :"لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه"(١٣١).

<sup>115 -</sup> Sutrakritanga. I, 11,33.

<sup>116 -</sup> Samyutta Nikaya V, 353, 35-342, 2.

<sup>117 -</sup> Mahabharata, XIII, 114, 8.

<sup>118 -</sup> Shabbat 31 a.

١١٩ – إنجيل متى ٧ :١٧، إنجيل لوقا ٦: ٣١.

١٩٠٠ أخرجه النومذي في السنن، بيروت، دار إحياء النواث العربي ، تحقيق أحمد محمد شاكر و آخرون، بندون تاريخ. ج٤ إص.٥٥١.

۱۲۱- أخرجه البخاري ۱۳، ومسلم ۱۹۰۸، والترمذي ۲۹۲۷، والنسائي ۱۹۹۵، ۱۹۱۹، ۱۹۱۹، وابن ماجه ۱۳۹۱، والفارمي ۲۳۹۷، واحمد بن حبل ۲۳۱۷، ۲۳۷۱، ۲۳۷۱، ۲۳۷۲، ۲۳۷۲، ۲۳۷۹، ۲۳۲۹، ۲۳۲۹، ۲۳۲۹، ۲۳۲۹، ۲۳۲۹، ۲۳۳۹، ۲۳۲۰، ولاء و در ۲۷۱، ۲۳۲۱، ۲۵۳۲، ۲۵۳۲، ۲۵۳۲، ۱۳۱۲، ۱۳۲۲، ۱۳۲۲، والقمالي ۲۲۲، ۱۳۲۲، ۱۳۲۲، ۲۲۲، والقمالي ۲۲۲، ۲۲۲، والقمالي ۲۲۲، ۲۲۲، والقمالي ۲۲۲، ۲۲۲، والقمالي ۲۲۲، ۲۲۲، والعمالية ۲۲۰،

وقال كنت: "اعمل كما لو كنت تريد أن تقيم الحكم الصادر عن فعلك قانونا كليا للطبيعة المصادر عن فعلك قانونا "اعمل كليا للطبيعة المصدد على "الإنسانية في شخصك وفي أي شخص آخر كغايسة As End لا كوسيلة لدوزاتا المحل المحل كما لو كنست مسشرع القسانون Legislator (١٢٢) او بصيغة ثالثة: "اعمل كما لو كنست مسشرع القسانون (١٢٢).

وذلك حق لا تتناقض مع نفسك، فينبغي على الإرادة أن تكون متسقة مع نفسها. ومعنى أن تكون الإرادة متسقة مع نفسها- ببساطة أن لا تتناقض مسع ذاتها، والإرادة المتناقضة هي التي تعطي لنفسها حقا بينما تمنعه مسن الآخرين، وتسوغ لنفسها فعلا بينما تحرمه على سائر الناس، أي أن تبسيح الإرادة لنفسها الغش حمثلا بينما تحرمه على الآخرين! أن تبرر لنفسها الإهمال بينما تنقده في الأخرين! أن تبرر لنفسها الإهمال بينما تنقده في فوضوية مع ألها تتنقد اللانظام عند باقي أفراد المجتمع! أن تتسع مسن مسماعدة فوضوية مع ألها تتقد اللانظام عند باقي أفراد المجتمع! أن تحتسع مسن مسماعدة الختاج، بينما تطلب المساعدة عندما يكون صاحبها نفسمه محتاجا! أن تستغل الآخرين بينما تحرم عليهم استغلالها! أو بعبارة بسيطة أن ترضى لنفسها مسا لا ترضى للآخرين!

<sup>122-</sup> M. Thompson, Ethics, P. 151.

<sup>123 -</sup>Ibid., P. 109.

<sup>124 -</sup>Korner, S., Kant, Canada, Penguin, 1955.p. 149.

# 💠 الشقرك بين الأديان والفاسفة 👆

#### خاتمة

رغم أن فلسفات الحداثة ناقشت العلاقة بين الأخلاق والدين، وانتهت فيها إلى علاقات متعددة، فإلها لم تنجح في الوصول إلى حد أدين أخلاقي بسين السدين وفلسفة الأخلاق؛ لأن بعضها كانت مهمومة بمحاولة الوصول إلى الحد الأخلاقي الأقصى؛ ومن ثم عملت على بناء منظومتها الأخلاقية كمنظومة تصل إلى قمة الهرم الأخلاقي على أنقاض الفلسفات الأخرى، بل وعلى حساب الدين، حيث جاءت ناقضة له بدرجة أو أخرى.

وبعضها وقعت في الامتنالية الاجتماعية والسياسية، ومن ثم لم تخسرج عسن النسبية الإقليمية، مثل الأخلاق المؤقنة أو حتى النهائية عند ديكارت. وبعضها الآخر تميزت بالصرامة التي تنوء بها الطبيعة الإنسانية؛ فهي أخلاق الحدد المسائي الأقصى الذي لا يصلح لعامة الناس، ومن ثم لا مجال للحديث فيها عن حدد أدى أخلاقي، مثل فلسفة كنت. في حين استغرقت فلسفات أخسرى في تحليسل الآراء والقضايا الخلقية عن طريق تفكيك العبارات والألفاظ اللغويسة المركبسة، مشسل فلسفات مور ورسل وفتجنشين.

أما البعض الآخر من فلسفات الحداثة فلا يمكن أن تقوم معها أية أخسلاق، مثل الوضعية المنطقية، والوجودية. في حين أحدثت فلسفات أخرى قطيعة تامة مع فلسفات الأخلاق الأخرى والأديان بعامة، مثل فلسفة نيشه والفلسفة التفكيكية.

وقد تمكنت الأخلاق النطبيقية سواء كانت أخلاق الأعمال التجاريـــة أو الأخلاق المهنية من الوصول إلى مواثيق أخلاقية مشتركة انطلاقا من معيــــار يمشـــل

حدا أخلاقيا يلتقي عليه أهل المهنة الواحدة، لكنها -كما قلنا- أخلاق مخـــصوصة بمجال مهنى معين لا بالأخلاق بعامة.

ومن ثم كان من الضروري البحث عند الفلاسفة المتأخرين، أي الفلاسفة الأكثر معاصرة، عن "الحد الأدنى الأخلاقي"، باعتباره "النواة الأخلاقية" بين الدين وفلسفة الأخلاق، والتي تشكل إجماع جوهري على قيم ملزمة ومعايير محسددة وسلوكيات أساسية يتم إقرارها من قبل الجميع. وقسد وجدنا أن فريقا مشل ماكلنتير، ورورتي، وفوكولت، وبوبنر، يرون استحالة وجود إجماع عسلمي علسي "الحد الأدنى الأخلاقي"، كما وجدنا البعض الآخر، مشل: فسيلش، وليوتارد، يدافعون عن تعددية جذرية في موضة ما بعد الحداثة.

لكننا في وسط هذا الرفض وجدنا فريقا ثالثا من الفلاسفة المعاصرين أيضا، يرى أنه ربما يوجد جانب ما مشترك كامن بين أخلاقيات الجماعات المختلفة في العالم، وبحاجة للخروج إلى النور، أي توجد معايير أخلاقية لدى الجنس البسشري على اختلاف الأمم والثقافات والأديان ولكنها بحاجة للكشف عنها، مثل مايكل والزر الذي تحدث عن المشترك الأخلاقي العام، و"النواة الأخلاقية" الستي يجمسع عليها الناس، والتي يطلق والزر عليها مبادئ "نحيلة". وأكد على أن وجود إجمساع لا يعد ضروريا فيما يتعلق بالتمايز الثقافي"المبسادئ السسميكة"، السدي يحسوي بالضرورة عناصر ثقافية خاصة ولا حصر لها.

ويمكن أن نضع في هذا الإطار فلسفتا جون رولز ويورجن هابرماس، حيث رأيا أن العالمية أساسية لأية فلسفة أخلاقية قابلة للتطبيق. والأول اعتبر أن وجــود فكرة موسعة وممتدة للعدالة أمر ممكن من أجل تطوير مدلول الحق والعدالة والذي

يمكن تطبيقه أيضا على مبادئ ونظم القانون الدولي والعلاقات الدولية. وفي سبيل ذلك لم يقم رولز تصوره لمسادئ العدالسة على أيّ تسمور للخسير تقدمسه الأيديولوجيات أو الأديان؛ لأن تصورات "الخير" تفصلنا عن بعضنا البعض وتمنعنا، باختلافها وتعدّديتها الكبيرة، من الوصول إلى تصور مشترك للعدالة. لكن نظريّسة رولز في العدالة كانت تسبح في الفضاء بعيدة عسن الواقسع؛ حيث أغفلست الالتزامات والولاءات المرتبطة بالتصورات الخاصة للخير. وهذا ما حاول رولز أن يتلاشاه لاحقا، حيث سعى إلى مراعاة مسألة الحافز والالتزام الوطيين، واقتسرح مفهوم "الإجماع عن طريق التقاطع" للتخلص تما يؤول به الأمر إلى ما يشبه المأزق.

وقد وجدنا أن هذه النظرية تنطوي على العديد من الإشكاليات، فيما يتعلق بالولاء واستبعاد مفهوم الخير، والتحدي الحقيقي هو: كيف يمكن الوصول إلى مفهوم للخير تنفق الأغلبية على الحد الأدن منه في إطار العقد الاجتماعي، فالخير موضوع الأخلاق من قديم وإلى الآن. ومع هذا فلا شك أن العدالة الإجرائية خطوة بالغة الأهمية وضرورية ضرورة قصوى في أخلاق الحد الأدن المشترك.

مهما يكن من أمر، فمع أن رولز يختلف عن والزر، إلا أنه يظل يسشاركه النظرة في أن النقاش النفعي يظل مبدأ منقوصا للالتزامات المعيارية. كما تحتلف فلسفة والزر عن فلسفة هابرماس، إلا أنه يظل يشاركه أيضا النظرة في أن النقاش النفعي يظل مبدأ منقوصا للالتزامات المعيارية، وأن العالمية أساسية لأي فلسسفة أخلاقية قابلة للتطبق. فلقد ذهب هابرماس إلى أن العقل هو القاسم المشترك بسين الإنسانية، وأنه يسمح لها بقدر من الاستقلال والحرية يمكسن معه أن تكتسشف القوانين الكونية، والتسليم بأن اللذات العاقلة هي العنصر المشترك بين كل أفسراد الإنسانية يعني التسليم مسبقا أن هناك ذوات عاقلة أخرى، وبالتالي لسن تنسهي

الذات عند هابرماس إلى ما انتهت إليه من انقطاع وعزلة في فلسفة ديكارت. على هذا الأساس حاول هابرماس الوصول إلى الشمولية التي تعني الاعتراف المتبادل بين الجميع، كما تعني مشاركة كل الأطراف، كما حاول السعي إلى نمسط مسن المخاطبة والفعل الاتصالي والفعل الكلامي ومجتمع الاتصال الذي هو الاسستجابة المعلية لفلسفة كونية شأن "أخلاق المخاطبة".

وعلى مستوى القانون الدولي، أشار ماكس هوبر إلى مسا أسمساه "أحسلاق دولية" تسمو فوق القانون، تقف من خلفه وتعلوه، وبالتالي فهي ليست في أصسل القانون. فلن يحظى القانون بالوجود الدائم دون وجود الأخلاق، لذا لن يكسون هناك نظام عالمي جديد في ظل عدم وجود أخلاق عالمية تنطوي على الحسد الأدبئ الأخلاقي المشترك.

ويمكن القول أن محاولة كونج للوصول إلى تحديد أخلاق الحد الأدبى المشترك، تجنبت معظم المزالق التقليدية، خاصة أنه قد استفاد من اصطلاحات والزر المفيدة في كتابه "نحيل وسميك"، وتفادي الدخول في نقاشات حول المسائل الحلافية المحقي تسثير المشاكل، وتفادي أخلاق الحد الأقصى"السميكة" التي تعبر عن خصوصيات ثقافيسة أو دينية أو سياسية. كما تفادي إلى حد ما النهايات المميتة، مشل تكرار إعسلان حقوق الإنسان، والميانات الأخلاقية الرنانة، والمواعظ الدينية الحماسية.

وتدور أخلاق الحد الأدبى عنده على مبدأين أساسيين، لكننا وجدنا أنه يمكن مخالفة كونج هنا؛ فهذان المبدآن يمكن ردهما إلى مبدأ واحد فقط؛ فمبسدأ "كسل إنسان يجب أن يعامل على نحو إنساني" متضمن منطقيا في مبدأ "مسا تتمنساه مسن الآخرين، افعله لهم". ومن ثم فأخلاق الحد الأدبى تدور على مبسدأ واحسد هسو:

وهكذا ثبت أنه رغم النباينات بين الأديان بعضها البعض، ورغم التعارضات بين فلسفات الأخلاق حول طبيعة الخير.. رغم كل تلك الاختلافات علمى كلل جانب وبين كل جانب وآخو، فإن ثمة نواة أخلاقية تمثل الحد الأدني الأخلاقي المشترك بينها جميعا. وليست أخلاق الحد الأدني أيديولوجية جديدة، وليسست تعاليم من قبيل البنية الفلسفية المذهبية الفوقية. ولا تعني فلسفة منفسردة أو دينسا بعينه. ولا تنشد جعل الأخلاق المحددة للأديان المختلفة بمنابة أمرا ثانويا أو نافلة. إلى فحسب تقوم على قاعدة ذهبية واحدة تنبثق عنها معايير أخلاقيسة أساسسية تشمل الحق الأصيل في الحياة والمعيشة الكريمة، والمعاملة المعادلة من الأفراد وأيضا من الدولة، والاندماج اللهفي والجسدي في المجتمع. إن أخلاق الحد الأدن همي الجماع جوهري على قيم ملزمة ومعايير محددة وسلوكيات أساسية يتم إقرارها مسن قبل جميع الفلسفات على اختلاف أيديولوجيتها وكل الأديسان علمي اختلاف



# المصادر والمراجع

#### الصادر والراجع

#### \*أولا- المصادر الأجنبية:

- Bentham, An introduction to Principles of Morals and Legislation, London, Athlone Press, 1970.
- Habermas, J., Moral Consciousness and Communicative Action, Oxford, 1990.
- Habermas, J., Philosophical Discourse of Modernity, Oxford, 1990.
- Habermas, J., The New Conservatism, Oxford, 1990.
- Habermas, J., Theory of Communicative Action I-II, Oxford 1986, 1989.
- Hegel, Lectures on the Philosophy of Religion, Lectures of 1827. Ed. P.C. Hodgson, tr. by R.F. Brown, P.C. Hodgson, and J.M. Stewart with the assistance of H.S. Havis. University of California Press. 1988.
- Hegel, Phenomenology of Spirit, tr. By A. V. Miller, Oxford, 1977.
- Hume, Dialogues Concerning Natural Religion, London, The Fontana Library, 1971.
- James, W., "Reflex Action and Theism" in: The Will to Believe and other essays in popular philosophy.
- James, W., The Will to Believe and other essay in popular philosophy, New York, Dover Publication, 1956.
- Kant, Critique of Judgment, Tr. By J. C. Meredith, Oxford, 1957.

- Kant, Critique of Practical Reason, tr. By L. W. Beck, Indianapolis, Bobbs – Merrill, 1956.
- Kant, Religion within the Limits of Reason Alone, tr., T. M. Greene and H. H. Hudson. Chicago, The Open Court Publishing Company (Ger. 1793), 1934.
- Kung and Kuschel (eds.), A Global Ethic: The Declaration of the Parliament of the World's Religions, London and New York 1993.
- Kung, H., A global ethics for global politics and economics, translated by John Bowden from German. oxford, oxford University Press, 1997.
- Rawls, J., "The Law of Peoples", in S. Shute and S. Hurley (eds.), On Human Rights, New York, 1993.
- Rawls, J., A Theory of Justice, Cambridge, Mass, 1971.
- Walzer, M., Spheres of Justice. A Defense of Pluralism and Equality, New York, 1983.
- Walzer, Thick and Thin. Moral Argument at Home and Abroad, Notre Dame/2nd. 1994.

- Academic American Encyclopedia, New Jersey, Arete, 1980, vol.18.
- Bourke, V.J., Ethics. New York, Macmillan, 1951
- Bowie, N. E., "Fair Markets," Journal of Business Ethics, 7, 1988.
- Brandt. R., Ethical Theory. New Jersey, Englewood Cliffs, Prentice Hall. 1959.
- Brunner, E., The Divine Imperative, Philadelphia, the West Minster Press, 1947.
- Brzszinski, Z., Out of Control: Global Turmoil on the Eve of the 21st Century, New York, 1993.

- Cassirer, E., Kant's Life and Thought, trans. By J. Haden.
   New Haven and London. Yale University Press, 1981.
- Cassirer, Rousseau, Kant and Goethe, trans. by Gutmann and Randall, Princeton University Press, 1945.
- Charlesworth, Philosophy and Linguistic Analysis, Pattsburg, Duguese University, 1959.
- Cottingham, J., A Descartes Dictionary, Oxford, Blackwell, 1994.
- Dworkin, R., Taking Rights Seriously, Cambridge, Harvard University Press, 1978.
- Encyclopedia Britannica, "Personalism", 2002.
- Ferrell and Frederick, Business Ethics. Third Edition, New York, Houghton Mifflin Company, 1997.
- Friedman, R. Z., "Hypocrisy and the Highest Good: Hegel On Kant's Transition from Morality to Religion" Journal of the History of Philosophy 24: 4 October, 1986.
- Friedman, R. Z., "The Importance and Function of Kant's Highest Good", Journal of History of Philosophy, 22: 3 July, 1974.
- Green, D., Reinventing Civil Society, London, Institute of Economic Affairs, 1993.
- Guthrie , W. K., A History of Greek Philosophy ,vol. 3, 1969.
- Interaction Council, In Search of Global Ethical Standards, Vancouver Canada 1996, No. 13.
- Kevin, H., "Jacques derrida: introduction" in: Graham ward (editor), the postmodernism god, oxford, Blackwell publishers, 1997.
- Kolakowski, Leszek, Positivist Philosophy :from Hume to the Vienna Circle, trans. By Norbert Guterman, 1972.
- Korner, S., Kant, Canada, Penguin, 1955.

- L.T. Hobhouse, Morals Evolution, London, Chapman and Hall, Ltd., 1908.
- Lewis, H.D., Philosophy of Religion, London, Warwick Lane, 1975. p. 239.
- Louis L. O., "Hellenistic Age"in: Academic American Encyclopedia, Vol., 10.
- Melvin Croan, "Communism", in: Academic American Encyclopedia, Vol., 5.
- Mortimer,R.C. Christian Ethics, London, Hutchinson's University LIBRARY, 1950.
- Richard t. De George, Business Ethics. 2nd ed., New York, Macmillan, 1986.
- Rosenthal, M. & Yudin, A dictionary of Philosophy, Moscow, Progress Publishers, 1967.
- . Scruton, R., Kant. Oxford University Press, 1982.
- Simon, W. M., European Positivism in the Nineteenth Century, 1963; repr. 1972.
- Solomon, R. C., Introducing Philosophy, New York: Harcourt Brace College Publishers, 6 Edition, 1997.
- Stone, C. S., Where the Law Ends: The Social Control of Corporate Behavior. New York, Harper & Row, 1975.
- Struhl P. R. & Struhl Karsten J., Philosophy Now, New York, Random House, 1972.
- Teson, F. R., "The Rawlsian Theory of International Law", Ethics and International Affairs 9, 1995.
- Thomas E. W., "Personalism", in Academic American Encyclopedia, New Jersey, Arete, 1980. vol.15.
- Thompson, M., Ethics, Chicago. NTC-publishing Group, 1994.
- Wood, Kant's Moral Religion. Ithaca, Cornell University Press, 1970.
- zeller E., Stoics , Epicurean , and Skeptics , London, 1870 .

#### \*ثَالثًا– المصادر المترجمة إلى العربية:

- ديكارت، رسالة في انفعالات النفس، ترجمة جورج زيناني، بيروت، دار المنتخب العربي، ٢٠٠٦.
  - دیکارت، مبادئ الفلسفة، ترجمة د. عثمان أمین، القاهرة، دار الثقافة، ۱۹۹۳.
- سارتر، الوجودية مذهب إنساني، ترجمة د.كمال الحج، بيروت، منشورات مكتبة الحياة، ١٩٨٣.
- كنت، تأسيس ميتافيزيقا الأخلاق،ترجمة د.عبد الغفار مكاوى،مراجعة د.عبـــد الرحن بدوي، القاهرة،الدار القومية للطباعة والنشر، ١٩٦٥م.
- وليم جيمس، البراجماتية، ترجمة د.محمد على العريان، القاهرة، دار النهضة العربية بالتعاون مع مؤسسة فرانكلين، ٩٩٦٥.
  - \* رابعا- المراجع العربية والمترجمة إلى العربية:
- إخوان الصفا، الرسائل، القاهرة، تحقيق خير الدين الزركلي، المطبعة العربيـــة،
   ١٩٢٨ الجزء ٣.
- أزفلد كولبه، المدخل إلى الفلسفة، ترجمة د.أبو العلا عفيفي، القاهرة، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر، ط٣، ٩٥٥.
  - د. إمام عبد الفتاح إمام، فلسفة الأخلاق، القاهرة، دار الثقافة، ١٩٩١.

- اميل برهييه، تاريخ الفلسفة: القرن الثامن عشر، ترجمـــة جـــورج طرابيـــشى،
   بيروت، دار الطليعة ، ۱۹۸۳م.
- اميل بوترو، كنط، ترجمة د. عثمان أمين، القاهرة ، الهيئة العامـة للكتـاب،
   ۱۹۷۲م.
- أندريه الاند، موسوعة الالاند الفلسفية، ترجمة د.خليل أحمد خليـــل، بـــيروت،
   منشورات عويدات، ١٩٩٦.
- برتراند رسل، حكمة الغرب، ترجمة د.فؤاد زكريا، الكويت، عالم المعرفة، ج١،
   ١٩٨٣.
  - د. توفيق الطويل، فلسفة الأخلاق، القاهرة، دار الثقافة، ١٩٨٥.
- جابر بن حيان، مختار رسائل، تحقيق ب. كراوس، القاهرة ، مكتبـة الخـانجي،
   ١٩٣٥.
- جان لاكروا، كانط والقانطية، ترجمة نسيب عبيد، الطبعة الأولى، بسيروت،
   المنشورات العربية، بدون تاريخ.
- د.حسن حنفي، تطور الفكر الديني الغربي: في الأسس والتطبيقات. بـــيروت،
   معهد المعارف الحكمية ودار الهادي، ط١، ٢٠٠٤.
  - د.حسن حنفي، مقدمة في علم الاستغراب،القاهرة،الدار الفنية، ١٩٩١.
- د.حسن حنفي، قضايا معاصرة: في الفكر الغربي المعاصر (ج٢)، بـــيروت، دار التنوير، ط١، ١٩٨٢.

- دينيس لويد، فكرة القانون، ترجمة سليم الصويص، مراجعة سمليم بسيسسو،
   الكويت، عالم المعرفة، ١٩٨١.
- د.صلاح قنصوه، نظرية القيم في الفكر المعاصر، بيروت، دار التنسوير، ط٢ ،
   ١٩٨٤.
  - د.عادل العوا، المداهب الأخلاقية، دمشق، مطبعة الجامعة السورية، ١٩٥٨.
  - د.عبدالرحمن بدوي، الأخلاق عند كنت،الكويت، وكالة المطبوعات،٩٧٩.
    - د.عبد الرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، بيروت، المؤسسة العربية، ١٩٨٤.
- د.عبد الوهاب جعفر، البنيوية والوجودية، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعيــة،
   بدون تاريخ.
- د.عبد الوهاب جعفر، خطراب الفلرسفة المعاصرة: أداؤه وإشركالياته،
   الإسكندرية، دار الوفاء، ٢٠٠٣.
- د.عزمي إسلام ، اتجاهات في الفلسفة المعاصرة ، الكويت ، وكالة المطبوعات ، ط١ ،
   بدون تاريخ .
- د.علي عبد المعطي، أعلام الفلسفة الحديثة، الإسكندرية، دار المعرفة الجامعيسة،
   ١٩٩٧.
- غي هارشير، العلمانية، ترجمة رشا الصباغ وتدقيق السدكتور جمال شحيد ،
   بيروت، منشورات دار المدى والمؤسسة العربية للتحديث الفكري، ٢٠٠٥.
  - د.محمد أركون، الإسلام: الأخلاق والسياسة، بيروت، دار التنوير، ١٩٩٥.

- د.محمد عابد الجابري، بنية العقل العربي، بيروت، مركز دراسات الوحدة العربية، ١٩٨٦.
  - د.محمد عابد الجابري، تكوين العقل العربي،بيروت، دار الطليعة، ١٩٨٤.
    - د.محمد على أبو ريان، تاريخ الفكر الفلسفي، القاهرة، ١٩٦٨.
- د. محمد مهران و د. محمد مدین، مقدمة في الفلسفة المعاصرة، القاهرة، دار قباء ،
   ۳ . ۲ . ۰ . ۳
  - د.مراد وهبه، المعجم الفلسفي،القاهرة، دار قباء، ١٩٩٨.
- ولتر ستيس، تاريخ الفلسفة اليونانية، ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهـــد، بــيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر ، ط1، ١٩٨٧.
  - د. يحيي هويدي، مقدمة في الفلسفة العامة، القاهرة، دار الثقافة، ١٩٧٩.
    - يوسف كرم ، تاريخ الفلسفة الحديثة، بيروت ، دار القلم، بدون تاريخ.

# الفهرسيت

| ه                                | -مقــد              |
|----------------------------------|---------------------|
| المبحث الأول                     |                     |
| العلاقة بين الدين والأخلاق       |                     |
| (74_17)                          |                     |
| قلالقلالقلال                     | * الاست             |
| الأخلاق للدينالأخلاق للدين       | * تبعية             |
| الدين للأخلاق للأخلاق            | * تبعية             |
| ، الدين والأخلاق في النتائج      | * توافق             |
| ختلافهما في المنهج               | رغم ا               |
| ضة الأخلاق الحقيقية للدين        | * معار <sup>م</sup> |
| المبحث الثاني                    |                     |
| غياب الحد الأخلاقي الأدنى        |                     |
| ( <b>01.</b> 77)                 |                     |
| ، المفهوم من الأخلاق المؤقنة     | * غياب              |
| لوضعية الاجتماعية                | حتى اأ              |
| ، المفهوم من الأخلاق الشخصانية   | * غياب              |
| لأخلاق النطبيقيةلأخلاق النطبيقية | حتى ال              |
|                                  |                     |

# بسترك بين الأدبان والناسنة المبحث الثالث الحد الأدنى الأخلاقي عند الفلاسفة المتأخرين معند (٩٥\_٩٩)

| ۰۹    | *إمكانية الإجماع الأخلاقي                 |
|-------|-------------------------------------------|
|       | *الحقوق والمسئوليات بين المفاهيم السائدة  |
| ٧١    | وأخلاق الحد الأدنى                        |
| ۸۱    | *كيف يمكن تحديد وصياغة أخلاق الحد الأدنى؟ |
| ۹۰    | * خاتمة                                   |
|       | المصادر والمراجع                          |
|       | (11-1-7)                                  |
| ٠٠٣   | * أولا– المصادر الأجنبية                  |
| ١٠٤   | * ثانيا– المراجع الأجنبية                 |
| 1 • V | * ثالثا– المصادر المترجمة إلى العربية     |
|       | * المال الممالم لتباله حتال المين         |

طبناع بدار غربب للطباعة ۱۲ شارع نوبار (لاظرغني) القاهرة ص.ب (۸۹) الدواوين ت. ۲۷۹(۲۰۷۹